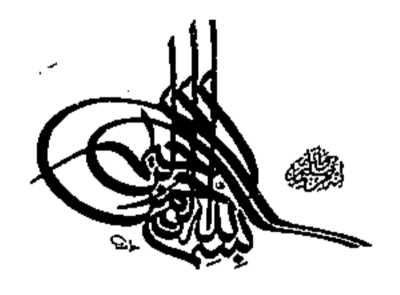




https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

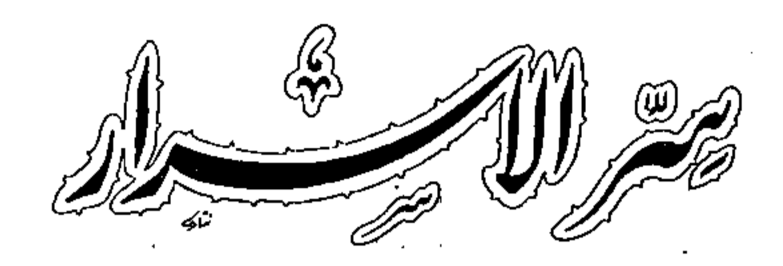
حضرت سيدنا سنيهنج عبدالقا درجيلاني رحمته الله عليه كي ذات ستوده صفات اولیائے اُمنت کے درمیان ایکسے نمايال حيثيت كى حامِل سبّے أب كى بھر بوير اور جائم متضيت كے انزات نەھىرىت تىپ كے زىڭ نەپرىرىسے واضع اورنماياں بوستے بلکہ آسنے والے زیانے ہی ان سے بہرہ ور بوستے۔ امام محَدّغزا لَى رَمُزُالِدُ عليه سنة تعليمات تصوّف كى تجديد كى حسِّس تحركب كاأغازكيا جناب شيخ فسنصط ليسه اورج كحال نك بہنجا دیا۔ آپ کے کارہائے نمایاں ہمہجہت ہیں۔ آپ كى مجلسي وعظ لا كلول كم كرده راه ا فراد كى بدايت كاسبب بني آبي كي ترسيت سيے لبزار بإمتلاستيان حقيقت منزل آثنا ہو سنے۔ آب کی تحریب آج بھی خفنہ دِلوں کی بیداری ا سبسب ہیں۔ اُمنت سے کاملین آسپ کی توجہات اور تصرفا باطنی سے استفادہ کرستے ہوستے دیکھاتی دستے ہیں۔ وقت كى سياست اورمعاشرت يراتب في المسط نقوش شبت كيه . ايك طرف آب كيفيض يافية مجابدين اورغازيان جواں مر د نورالدین زنگی اورصلاح الدین ایوبی می قبیا دے می*ں* صلیبی آویزسش کے سامنے بندباند بھتے ہوئے نظراً تے ہیں اورقبلة اقرل كى مازياني كاسبب بنت بين تو دوسرى جانب آھيے گخمهٔ م درویش <sup>،</sup> اُعِدُ وصتی اور خوگ ریز تا مارلو*ل کو تهب*ذیب است نا ىت ظفراتيال كليار <u>نے اسے</u> آحن انداز ہیں اُردو ۔۔۔۔ قالب میں ڈھال دیا۔ ال*تراثِ العزّب العزّب کا وش کو ہما* لے داریت کا نیٹسٹ ہنائے۔ ( آئین بحاہ سیدالمرکین علب

زادبیشین محمدرضارالدین صدیقی



سرال سرال معظیم الانوار نیما یمتاج دلیه الأبرار

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



رقه ما فى حقائق وممعارف كالمسين وميل محموعه صوفيانه تعليمات كى فرصوفيانه تعليمات كى فرصوفيانه تعليمات كى فرصورت اور دِل آويز تشريح وصول الى الله كيرسربية حقائق ومحمورت عادف جليل مرست ركامل ومحمل كي المسيط

تصنیعن لطیف شخالم شخ قطب را بی غوث صمرانی محبُوب بُجانی مصرت بیتن شخ عبدالقا در بسید لاقی مصرت بیتن شخ عبدالقا در بسید لاقی (رَضِی الله تَعَالی عَنْهُ)

مترجم (الاستاذ) ظفرافسئ ال كليار دفاضل بهيره مشربين)



جمُله حقُوق محفُوظ

رادّل \_\_\_\_ ایک هزار

. ذا اهم ا

محُدِّر رضاءُ الدِّين صدِّيق محُدِّر رضاءُ الدِّين صدِّيق محابرست على مارط



\_\_\_زاوبیکے\_\_\_

۸ - سی دربار ما رکبیسٹ ن کاچوکا Ph (042) 7113553-7241517

(گوسٹ) اِسس کِتاب سے مجملہ محاصِل " زاویہ فاؤنڈلیش" " سے عِلمی و تحقیقی مقاصِد سے سینے وقعت میں۔

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

سرال سرال وطحرال نوار نيما يمتاج إلىه الأرار

البعد البعد أبي مُنَابِعَ الْفَادِرِ بَأِبِي صَالِحَ عَبُدِ اللهِ بنِ جَهِي دُوسِتَ بِحِيلانِي الشَّافِعِي الْحَسَلِي أبي مُنَابِعِ بَالْفَادِرِ بَأَبِي صَالِحَ عَبُدِ اللهِ بنِ جَهِي دُوسِتَ بِحِيلانِي الشَّافِعِي الْحَسَلِي ا رهيست أللَّهُ تَعَسل لي . ( 201 - 20)

بحقييب

ميخيناك نصوح عزقول

خار کو کوزار کالخ راعی

#### فهرست

| _   | ***                                                                             |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------|
| 9   | مقدمه شخقیق                                                                     |
| 13  | اس کتاب کے مختلف نسخوں کے بارے سیچھ معلومات                                     |
| 17  | سچھاں کتاب کے بارے میں ہے۔ *                                                    |
| 21  | كلمه شكر                                                                        |
| 23  | سيدنا فيخ عبدالقادر جيلاني رحمة الله عليه كي حيات طيب                           |
| 41  | اصطلاحات كتاب هذا                                                               |
| 53  | مؤلف رحمة الله عليه كالكها موامقدمه                                             |
| 69  | پیلی فصل : انسان کی دطن اصلی کی طرف دالیسی<br>• انسان کی دطن اصلی کی طرف دالیسی |
|     | ووسری فصل: انسان کابیت ترین حالت                                                |
| 77  | (اسفل السافلين) كي طرف لوثنا                                                    |
| 79  | تىسرى فصل : اجباد مىس روحول كى د كانىس                                          |
| 87  | چو تھی فصل: علوم کی تعداد                                                       |
| 95  | يانچوس فصل: توبه اور تلقين                                                      |
| 109 | چھٹی فصل : ال <i>ل تضوف کے بیان میں</i>                                         |
| 17  | ساتویں فصل : ذکر واذ کار کے بارے میں                                            |
| 22  | المحصوين فصل: شرائظ ذكر                                                         |
| 28  | نویں فصل: دیداراللی                                                             |
| 35  | د سویں فصل ظلمانی اور نور انی حجابات                                            |
| 38  | گیاروین فصل :سعادت و شقاوت                                                      |
|     |                                                                                 |

|     | أأمرا فير                                    |
|-----|----------------------------------------------|
| 146 | بار ہویں فصل : فقراء کابیان<br>•             |
| 155 | تیر هویں قصل :طهارت کابیان                   |
| 158 | چود هویں فصل :شریعت ادر طریقت کی نماز        |
| 165 | پندر ہویں فصل :عالم تجرید میں معرفت کی طہارت |
| 168 | سولهویں فصل :شریعت اور طریقت کی زکوۃ         |
| 171 | سترهویں فصل:شریعت اور طریقت کاروزہ           |
| 175 | اٹھارویں فصل:شریعت وطریقت کا حج              |
| 181 | انیسویں فصل: وجدادر صفاء                     |
| 186 | ہیسویں فصل   : خلوت وعزلت                    |
| 196 | اکیسویں فصل :اوراد خلوت                      |
| 200 | بائیسویں فصل: سوتے میں خواب دیکھنا           |
| 213 | تیسئویں فصل: اہل تضوف                        |
| 217 | چوہیسویں فصل : حالت نزع                      |

# مقدمه شخفيق

تمام تعریفین اللہ رب العالمین کے لیے ہیں جوخالق کون و مکان ہے۔
د نیائے ہست وبود کا مقدر ، ہر عیب ، ہر کمزوری سے پاک ، منزہ و مبرہ ، الحکم
الحاکمین ہے۔ اپنے علم کے فیض سے اپنے وجود کو بندگان خاص پر عیال فرمایا۔
انہیں حکمت و دانائی کالباس بہنا کران کے ہاتھ پر خیر کثیر کو جاری فرمایا۔ خیر کثیر کا
یہ سلسلہ انہیں کی وساطت سے پوری د نیا تک بہنچا۔ اللہ تعالی ہمیں ان سے فیض
حاصل کرنے کی توفیق خشے آمین۔

میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سواء کوئی معبود نہیں۔وہ الہ یکتا کریم ،بے حد سخی ہے۔اس کے جو دو سخانے پوری کا سُنات (کی جھولی) ہمری ہوئی ہے۔ بی عالم کا مقدر ، اس کا موجد ، تمام مخلوق کا خالق ، اس میں بہنال اسرار و رموز سے واقف اور خود آسانوں اور زمین میں ان رازوں کو آباد کرنے والا ہے۔ اس کی ذات وہ ہے جو اس زمین اور ان آسانوں میں نہیں ساسکتی۔

اور میں ہہ بھی گواہی دیتا ہوں کہ سیدنا محمظیظی اللہ کے بندے اور رسول ہیں۔ آپ علی ہیں ہیں مگر تمام علوم کے بخر ذخار ہیں اللہ تعالی نے خود کا سول ہیں۔ آپ علی تعلیم فرمائے اور وحی کی زبان میں ان سے بات کی۔ کا سات کے تمام رازا نہیں تعلیم فرمائے اور وحی کی زبان میں ان سے بات کی۔ مولا! سیدنا محمد علیہ پر اپنی رحموں کا ہمیشہ نزول فرماجو تمام جمانوں کے مولا! سیدنا محمد علیہ پر اپنی رحموں کا ہمیشہ نزول فرماجو تمام جمانوں کے

روہ بیرہ مدسی پر ہی رہ موں ہیں۔ معلم خلق تمام ہیں۔ معلم خلق تمام ہیں۔ہادی و کیے سر اپار حمت بن کر آئے ہیں، حامل ذکر حکیم ہیں۔ معلم خلق تمام ہیں۔ہادی و مرشد شرع تو یم ہیں۔ارباب معرفت کو حبل متین کے ذریعے خدا تک پہنچانے والے ہیں۔عرادات وذکر کے ذریعے رب العالمین کے حریم قدس تک پہنچنے کے والے ہیں۔عبادات وذکر کے ذریعے رب العالمین کے حریم قدس تک پہنچنے کے

راستے کی وضاحت فرمانے والے ہیں۔ '

ازیں بعد: یہ رسالہ حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کی تصنیف ہے۔ یہ ایک عظیم اور منفعت بخش کتاب ہے۔ اس میں تصوف کے اصول اور معرفت حق تک پہنچنے کے ذکر کے طریقوں کی وضاحت ہے جو فناء و محو سے تعلق رکھتے ہیں۔

تصوف اینے اجزائے ترکیبی میں اخلاق ضافیہ، معرفت حق یا سلوک کی رَا ہول م کاشفہ، مشاہرہ، تجلیات، جذبات کے ذریعے اللہ تک پہنچنے کا ایک ذریعہ ہے۔ یہ علم شریعت سے خروج نہیں اور نہ ہی محرمات میں غفلت بر<u>تے</u> عبارت ہے بلحہ شریعت ہی کاعطیہ اور تمرہ ہے۔ تصوف شریعت کے اوامر کی پاہندی کانام ہے۔ بیہ شریعت کے حلال وحرام کی پابندی کو بینیاد یقین کرتاہے۔ مگر کھو تھلی پابندی کا قائل نہیں بلحہ اس میں ایک خاص جذبے کا قائل ہے جے آج ہم "حیویت "کانام دیتے ہیں تصوف شریعت کی گویاروح ہے۔ جب سینہ تصوف سے جگمگااٹھتاہے توانسان کے عمل سے اخلاص کی روشنی پھوٹے لکتی ہے۔اس طرح اس کے دل میں عشق اللی رہے بس جاتا ہے اور وہ اپنے وطن اصلی کو لوٹے کے لیے بیقر ار نظر آتا ہے۔ قرب کی ان منزلوں پر چلتے ہوئے اسے وجد کی کئی صور تول سے واسطہ پڑتا ہے۔خوف ورجاء کہ اسلحہ نے کیس انٹان اللہ تعالیٰ کا ہو كرره جاتا ہے اور مخلوق سے باتا توڑ ليتا ہے دنيااس كى نظروں ميں حقير ہو جاتى ہے۔ تفویٰ و پر ہیز گاری اس کی پہیان بن جاتی ہے۔ پس انسان انس کا ذا کفتہ چکھ لیتا ہے۔ معربت حن سے دلشاد ہو جاتا ہے اور فناء کے سمندر میں غرق ہو جاتا ہے۔ ہر دور میں علمائے محققین نے تصوف حقیقی کی روشنی کاادر اک کیا ہے۔ جھوٹ کیا ہے اور سے کیا ہے انہوں نے خوب جانچ پر تال کی ہے۔ ان کا بتیجہ فکر مدح وستائش کی صورت میں آج بھی ہمارے سامنے ہے۔ کئی علماء نے تو صراحتاً تصوف کے حق میں دل کھول کر لکھاہے اور بعض کی عبارات چیلی کھاتی ہیں کہ وہ تصوف کے دلدادہ ہتھے۔ان میں سے صرف چند محققین کی آراء پیش کرنے پر

اکتفاکیاجائے گا۔

حضرت امام احمد بن حنبل منا

امام احمد بن حنبل کے صاحبزادے حضرت الد حمزہ بغدادی کی تربیت میں تھے توان دنون حضرت نے اپنے بیٹے کو نصیحت خرمائی: "بیٹے! ان او گول کی صحبت ضرور اٹھا ہے۔ بید لوگ علم، مراقبہ، خشیت، زہداور علوهمت میں ہم سے کہیں آگے ہیں "لے صوفیاء کے متعلق ارشاد فرماتے ہیں۔ "میرے علم میں ان سے بہتر کوئی نہیں۔ عرض کی گئی حضور! بید لوگ سماع کے قائل ہیں وجد میں آجاتے ہیں۔ آپ علیہ الرحمة نے فرمایا: جانے دیجئے۔ ایک ساعت انہیں اللہ تعالیٰ کے ساتھ خوش ہو لینے دو "ل

حضرت امام مالک ؒ : ۔

جو ظاہری علوم سیکھتارہااور تصوف کی راہ اختیار نہ کی فاسق ہوااور جو تصوف کی کھٹن راہوں کی فاسق ہوااور جو تصوف کی کٹھن راہوں پر علم ظاہری کی روشن کے بغیر چل دیا گفر والحاد کا شکار ہوااور جس نے دونوں ( ظاہری علم اور تصوف کو بیجا کر لیامنزل مقصود تک پہنچ گیا۔ ع

امام عزالدين بن عبدالسلام:

صوفیاء میں سے کی لوگوں نے اپنے فکر وعمل کی بدیاد شریعت مطھرہ پر ستار رکھی جسے نہ دنیا منہدم کر سکتی ہے اور نہ آخر ت۔ گر دوسرے رسوم کے پر ستار رہے۔ اور جو چیز صوفیائے کرام کی کامیابی کی دلیل ہے وہ ان کے ہاتھوں صادر ہوئی والی کرامات اور خوارق ہیں۔ در حقیقت کرامت قربیت حق کی اور رضائے حق تعالیٰ کی فرع ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ علم بغیر عمل سے راضی ہوتے تو پھر ظاہر بین علماء بھی صاحب کرامت وخوارق ہوتے لیکن ایساہر گزنہیں " فی علماء بھی صاحب کرامت وخوارق ہوتے لیکن ایساہر گزنہیں " فی

صوفیائے کرام (حیاہم اللہ وبتیاہم وجمعنا فی الجنة وایاهم) کے بارے بہت

زیادہ یہودہ باتیں کی گئی ہیں۔ گریہ باتیں جمالت کا نتیجہ ہیں در حقیقت لوگ ان

کے نظریات اور مقام سے واقف نہیں۔ اس کے ظاہری احوال حقیقت تک

رسائی سے مانع ہیں۔ شخ ابع محمہ جوین فرماتے ہیں کہ ان کے بارے توقف صحح
نہیں کیونکہ ان کی کوئی حتی تعریف نہیں کی جاسکتے۔ پھر شخ ابع محمہ جوینی تصوف
کی تعریف کرتے ہوئے کہتے ہیں ۔۔۔۔۔ حاصل کلام یہ ہے کہ صوفیاء اللہ تعالیٰ کے مقبول بندے ہیں۔ انہیں اللہ تعالیٰ نے چن لیا ہے ان کے ذکر سے اللہ تعالیٰ کی رحمت
کی توقع کی جاسکتی ہے۔ ان کی دعادوں سے نزول بارش کے امکانات بروھ جاتے ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں کہ اللہ ان سے راضی ہے اور وہ اللہ تعالیٰ سے راضی ہیں۔ آپ

"میراموقف صوفیاء کے بارے بھی وہی ہے جو فقہاء کے بارے ہے۔
جس نے کتاب و سنت اور سلف صالحین کی پیروک کی وہ نجات پاجائے گا اور عند اللہ
کامیاب ٹھرے گا اور جو قر آن و سنت اور سلف صالحین کے طریقے ہے اعراض
برتے گا خائب و خاہر ہو گا"ائن تیمیہ ان لو گول کو مر فوع القلم گر وانتے ہیں جو مقام
سکر میں ہوتے ہیں۔ کیونکہ وہ تمیز کی قوت کھو ہیٹھتے ہیں مگر ان کے دل میں ایمان
کی حلاوت موجو در ہتی ہے۔ ان کی مثال شر اب کے نشے میں وُھت انسان کی ہے
جو عقل و خر د کی قوت سے عاری ہو جاتا ہے یا تصویر کاعاشق کہ یہ عشق اسے پاگل
بنادیتا ہے۔ اسی طرح صوفی خوف ور جاء کے احوال کے طاری ہونے سے فناء کا
مقام حاصل کر لیتا ہے۔ کے

حواشي

| ي افتة بيل                    | ر بس<br>کا کے صحبت | بیه سری بن مغلس سعطی اور بعر حافی | ل    |
|-------------------------------|--------------------|-----------------------------------|------|
| ر دور على شھھات السّلقيه ص ۱۱ | س                  | تنوير القلوب ص 437                | ٢    |
| ر دو: على شبهات التلفيه ص ١٦٣ | ٥                  | شرح عين العلم ص ٣٣                | س کے |
| مجموع الفتادي ئ10ر 486-16     | بے                 | معبرالسعم دميد التلم ص٩ ١١ ـ ١٢٠  | ۲.   |

# اس کتاب کے مختلف نسخوں کے بارے پچھ معلومات (1) مخطوطہ

ىملانسخە :\_

یہ نسخہ حماۃ میں واقعہ "استانہ" لا بریری میں موجودہ اس قلمی نسخے کا عنوال "سد الاسدار و مظفر المائوار فیمایک ختاج الیہ المائزار" ہے مخطوط بہتر (72) اوراق (144 صفحات) پر مشمل ہے۔ ہر صفح پر تیرہ سطریں اور ہر سطر میں تقریباً سات سے آٹھ کلمات ہیں۔ یہ نسخہ 197ھ کا لکھا ہوا ہے۔ یہ ریکارڈ کی حیثیت رکھتا ہے۔ اور اس کی کتابت سہر کی حروف سے کی گئی ہے۔ کیس کمیں تعلیقات بھی ہیں۔ خط ننخ میں بہت خوصورت لکھائی کی گئی ہے۔ بعض کلمات سونے کے پانی سے لکھے گئے ہیں جو سرخ رنگت میں بہت بھلے محسوس کلمات سونے کے پانی سے لکھے گئے ہیں جو سرخ رنگت میں بہت بھلے محسوس موتے ہیں۔ کتاب کا نمبر 57.7 مام ہے۔ آج کل یہ نسخہ افقر الورئ خادم الفقراء سید الحاج صالح گیلانی نقیب اشر اف حماۃ کی ملکت میں ہے۔

. دوسرانسخه : ـ

بی نسخہ بھی بغداد کی لا برری دار السلام میں موجود ہے۔ اس کا عنوان۔
"رستالَة فی عِلْم الطَّاهِرِ وَالْبَاطِن" ہے۔ تعداد اور ان 29 ہے اوسطا ہر صفح پر نو (9) سطریں اور ہر سطر میں تقریبا گیارہ (11) کلمات ہیں۔ تاریخ شخصے پر نو (9) سطریں اور ہر سطر میں تقریبا گیارہ (11) کلمات ہیں۔ تاریخ شخصی ہوئی ہے۔ خط ننخ میں لکھا ہوا یہ نسخہ نظر نانی شدہ میں 15 صفر 1096 ھے کھی ہوئی ہے۔ خط ننخ میں لکھا ہوا یہ نسخہ نظر نانی شدہ

ہے۔ بعض کلمات سرخ روشنائی ہے لکھے گئے ہیں۔ لا بسر مری میں اس کا نمبر 9177\_عام ہے۔

تيسر انسخه : ـ

یہ نسخہ الظاهریه لا تبری میں ہے۔ رسالے کا عنوان ہے "السلول فى باطن الاسرار"غلاف يرمؤلف كانام الوالمحان جمال الدين محرين يوسف بن عبدالله گورانی کردی (ت\_8<u>7</u>68ھ) لکھا ہوا ہے۔ بیہ نسخہ 27اوراق پر مشمل ہے۔ ہر صفحہ پر تقریبا23سطریں اور ہر سطر میں اوسطاً 8لفظ ہیں۔ تاریخ تالیف6ر بیع الاول 1127ھ لکھی گئی ہے۔ نسخہ محدادیب تقی کی ملکیت رہاجو 1292ھ میں پیدا ہوئے اور 1358ھ میں انقال کر گئے۔ لا بھریری تمبر 11232 عام ہے۔

ظاہر بير لا برري ميں موجود بير تسخد "اَلْأَسِنرَارُ فِيْمَا يَحُتَاجُ إِلَيْهِ الْأَبُرَارُ" كے نام سے مشہور ہے۔اس كے ابتدائی صفحات يوسيدہ ہيں۔اس كے كل چوبيس اوراق ہيں۔ ہر صفحہ ٓ يَرِ او سطأستر ہ سطور اور ہر سطر ميں تقريبأبارہ الفاظ ہیں۔اس کی کتابت خان بن ملاویا بن ملا نصر خان نے طاخ کے قصبے میں اپنے آقا اسكندر كے علم سے كى۔ تار ت كابت 1170ھ ہے يد نسخد بھى خط ننخ ميں بہت خوش خط لکھا گیاہے۔ لا تبریری میں نمبر 3956۔عام دیا گیاہے۔

یہ نخہ بھی ظاہر بیہ لا بسر بری میں موجود ہے اور ''دِسمالَةُ فِی التصنونُف" كے كے نام سے موسوم ہے۔ كل اور اق 39 بيں۔ ہر صفح پر بندره (15) سطور اور ہر سطر میں تقریباً دس الفاظ ہیں نسخہ خط ننج میں لکھا گیاہے لیکن کہیں کہیں فارسی عبارات گڈیڈ ہو گئیں ہیں۔ لا بسریری میں نسخے کو 6919 نمبرعام دیا گیاہے۔

چھٹانسخہ :۔

یہ بھی ظاہر یہ لا برری کی ذینت ہے۔ اس کا عنوان "کتاب فی المتصوف ہے۔ باسٹھ اور اق پر مشمل نسخے کے ہر صفحہ پر تیرہ سطور اور ہر سطر میں تقریباً آٹھ الفاظ بیں نسخہ نظر تانی شدہ ہے اور سر عنوان یہ کلمات لکھے ہوئے این "تقدیمة من جمال الدین جمالی الحمصدی اخیه الحاج محمد عبدالدائم الحلبی" لا برری میں اس کا نمبر 7389عام ہے۔ ساتوال نسخہ :۔

"اسداد الاسداد" كے كے عنوان سے بيہ نسخہ حلب كى "الوطنيہ" لا برريى ميں موجود ہے۔ اس كے اوراق سينتيس، ہر صفح پر انيس سطور اور ہر سطر ميں نوسے دس الفاظ ہیں۔ بيہ ایک بہترین نسخہ ہے عام لکھائی خط شخ میں ہے لیکن عنوانات خط شکتہ میں ہیں اس كى شكيل جمعرات كے دن 1274ھ كو ہوئى كتاب، كا نمبر 1858 عام ہے۔

ب :مطبوعه :\_

سے کتاب صورت میں نہیں بائے حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کی صورت میں نہیں بائے حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب غینۃ الطالبین کے حاشیہ کی صورت میں۔اس کی پہلی یہ طباعت مطبعہ مبریہ مکہ مکرمہ جماھا اللہ تغالی میں ہوئی۔ س طباعت 1314 ھے۔ مگر طباعت ناقص ہے۔اس میں بہت ساری کتابت کی غلطیاں اور تحریفات ہیں۔ کہیں کہیں غیر مفیداضا نے ہیں خصوصا غیر عربی (فارسی) اشعار کی بھر ماری گئی ہے۔

## مجھاس کتاب کے بارے میں

زیر نظر کتاب کے بارے کچھ عرض کرنا فاکدے سے خالی نہیں ہوگا۔
صاحب "مجم المؤلفین" نے اسے محمر بن یوسف کورانی کی طرف منسوب کیا ہے اور یہ
انٹارہ بھی دیا ہے کہ اس کانام" بیان اسدار الطالبین فی المتصوف" ہے۔
اس چیز نے ہمیں مجور کیا ہے کہ ہم ان مصادر کی چھان بین کریں جن کا
انہوں نے ذکر کیا ہے۔ تحقیق کے دوران ہمیں معلوم ہوا کہ کورانی کا صرف ایک
انہوں نے ذکر کیا ہے۔ تحقیق کے دوران ہمیں معلوم ہوا کہ کورانی کا صرف ایک
میں سالہ ہے جیسا کہ حافظ ابن مجر نے بیان کیا ہے۔ اس سالے کانام" ریدان
القلوب والمتوصل الی المحبوب" ہے اس طرح ابن تغری بردی بغدادی
ذکر کرتے ہیں کہ کورانی کا صرف ایک ہی رسالہ ہے۔ صاحب کشف انظون اسے
کورانی سے تاکیف قرار دیتا ہے۔

استاذریاض مالج اس رسالے کا ذکر کرتے ہیں اور اسے کورانی کی تصنیف

فراردييخ بين-

اسی کیے ہمیں ان تمام مخطوطوں کا مطالعہ کرنا پڑا جن کی نسبت حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ یا کورانی علیہ الرحمۃ کی طرف تھی۔ بڑی شبیق کے بعد بھی داخل یا خارج سے ہمیں کوئی ایسی چیز نہیں ملی جس سے یہ خامت ہوتا کہ میہ رسالہ کورانی کی تصنیف ہے۔ تمام مخطوطوں سے بھی خابت ہوتا ہے کہ میہ شخ کی تصنیف ہے۔ تمام نخول کو دیکھنے کے بعد ہمیں اندازہ ہوا کہ ریاض مالح نے مجم المؤلفین پر اعتماد کیا ہے شخصی نہیں کی اور صاحب مجم المؤلفین نے کشف مجم المؤلفین نے کشف الظنون پر اعتماد کیا ہے شخصی نہیں کی اور صاحب مجم المؤلفین نے کشف الظنون پر اعتماد کیا ہے۔

جب ہم نے مکتبہ قادریہ کے مخطوطات کی فہرست کی طرف رجوع کیا تو ہمیں یقین ہو گیا کہ یہ رسالہ حضرت شخ رحمۃ اللہ علیہ کی ہی تصنیف ہے۔یاد رہے مکتبہ قادریہ شخ جیلانی قطب سجانی کی ذاتی لا تبر بری ہے۔اس کی بیاد آپ کی وفات کے بعد آپ کے بیٹوں نے رکھی تھی۔اس لا تبر بری میں کچھ نسخ حضرت شخ کے اپنے ہاتھ کے لکھے ہوئے ہیں۔ ہم نے کو شش توکی کہ ان نسخوں کا مطالعہ کریں لیکن عراق اور کویت کی آویزش نے رکاوٹ پیداکر دی اورہم ان تک منیں پہنچ سکے۔ کیونکہ اس کام کے لیے بہت ساوقت درکار تھا۔ حضرت شخ کی ذاتی لا تبریری میں موجودیہ فہرست یہ باور کرانے کے لیے کافی ہے کہ رسالہ ذاتی لا تبریری میں موجودیہ فہرست یہ باور کرانے کے لیے کافی ہے کہ رسالہ شمر الاسر ار"یا"اسر ار الطالبین" شخ جیلانی ہی کی تصنیف ہے۔ اور اس شج کاکام کی اور شخص کے بس کاروگ ہی نہیں ہے۔واللہ اعلم۔

ہماری کو حشش :۔

۔ ہم نے مختلف نسخوں کا باہم موازنہ کیا۔ جمال اختلاف رونما ہوا وہال اصل مخطوطے کی عبارت لکھ دی۔ ہاں اگر غلطی واضح تھی تو دوسرے نسخوں کی عبارت کو لکھ کر در میانی بریکٹ{ }کااشارہ دے دیا

2۔ جہاں کہیں لکھنے والے سے تصحیف باتح بیف ہو گئی یا کوئی حرف یا جملہ رہ گیا اور بعد میں خود لکھنے والے کو پتہ چل گیا اور اس نے اس کو حاشیہ میں لکھ دیا اور کسی فتم کی آگائی دیا تو ہم نے ایسے لفظ یا جملے کو اصل متن میں لکھ دیا اور کسی فتم کی آگائی نہیں دی۔ ہاں جہاں لکھنے والے کو غلطی کا احساس نہیں ہوا تو ہم نے دوسرے نسخوں سے اصل عبارت لکھ کربڑی پر یکٹ[ ]کا نشان لگادیا ہے۔ ہم نے یہ کو شش کی ہے کہ حتی الوسع آیات واحادیث اور علماء کی

عبارات کی تخریج ہوجائے۔ مے اصل کتاب کادرق جمال ختم ہو تاہے وہاں ایک نشان دے دیاہے تاکہ اس سے قاری کو مخطوطے کااندازہ ہو تاجائے۔ سا 5۔ بعض حواشی اصل کتاب سے لیے گئے ہیں اور صرف انہیں پر اکتفاء کیا گیا ہے ایسے مقامات پر ''ورد فی ھامش رظ)'' کے الفاظ کے ساتھ اشارہ ملتاہے۔

6۔ جہال کہیں لفظ اللہ آیا ہے ہم نے لفظ تعالیٰ کا اضافہ کیا ہے اور حضور علیہ کے اسم گرامی کے ساتھ علیہ کا اضافہ کر دیا ہے۔ کیونکہ اس ضمن میں نسخوں میں باہم بہت اختلاف تھا۔

7۔ آیات کر یمہ کی تخ تے میں سورت کانام ، نمبر اور آیت کا نمبر تحریر کیا گیا ہے۔
 8۔ اکثر احادیث کی تخ تے کر دی گئی ہیں لیکن بہت سی احادیث کی تخ تے کا گال تھا باوجود کو شش کے نمیں ہو سکی۔ جہال حدیث کے ہونے کا گمال تھا وہاں تلاش بسیار کی گئی لیکن نمیں ملیں۔

9۔ بعض احادیث کی تشر تک کی ضرورت محسوس نہیں کی گئی۔اگر کہیں الیں حدیث آئی جس کا متن ماخذ ہے نہیں مل سکا تو اس کے معنی کو قوی کرنے والی دوسری احادیث کاذکر کر دیا گیاہے۔

10۔ اعلام کا تعارف بھی کافی صد تک کر دیا گیاہے۔

1۔ کتاب کے شروع میں اصطلاحات کتاب کی تشریخ کر دی گئی ہے۔اس سلسلے میں البی معاجم سے مددلی گئی ہے جو مصطلحات صوفیاء کی وضاحت کرتی ہیں۔ہال اس میں کتاب کے سیاق وسباق کا خیال رکھا گیا ہے۔

## حواشي

ا کے است ترجمہ میں ان چیزوں کا اهتمام نہیں کیا گیا کیو نکہ ان رموزے اردوخواں واقف نہیں ہوتا۔ اور ان کا لحاظ رکھنا بھی مشکل تھا۔ اہل علم حضر ات متن کی طرف رجوع کریں

## كلمه شكر

ہم ان تمام دوستوں کا شکریہ ادا کرنا ضروری سمجھتے ہیں جنہوں نے اس کام کرنے کی طرف ہماری توجہ مبذول کی یا کتاب کو ہر لحاظ سے بہتر بنانے کے لیے اپنی شروحات سے نوازا۔ خصوصاً ڈاکٹر عبدالکریم یا فی اور شخ یوسف عرار ہمارے خصوصی شکریے کے مستحق ہیں جنہوں نے بعض بنیادی اور نتیجہ خیز تعلیقات سے ہمیں فائدہ پہنجایا۔

اسی طرح اپنے فاضل دوست زیاد سر وجی اور محمد شونو کا بے حد ممنول ہوں جنہوں نے مؤسمۃ البصائر کی وساطت سے اپنی بہترین کمپوزنگ کے ذریعے اس کتاب کو بہترین صورت میں اہل علم تک پہنچائے میں ہماری مدد کی۔ حالا نکہ یہ مسابقت کا دورہے اور بیر ہماری ساتویں کتاب ہے جسے بیر خوش اسلولی ہے بیش کررہے ہیں۔ اس تمام کا میالی کاسمر امکتبہ الاسد والوطنیہ کے سرے۔

ررہے ہیں۔ ہن مہی مودہ کا شکریہ بجانہ لانا زیادتی ہوگی جنہوں نے کام محترم الجنیئر صبحی عودہ کا شکریہ بجانہ لانا زیادتی ہوگی جنہوں نے کام کرنے کے لیے ہمیں بہترین مواقع فراہم کیے۔استاد بشیر محمد عیون جو مسلسل ہمیںاس کام پرابھارتے رہے اور مدد بھی کرتے رہے۔

ان تمام حضرات کی خدمت میں ہدیہ تشکرُ وامتیاز۔

ہم اپنی اس حقیر سی کوشش کو اللہ تعالیٰ ہے اس امید پر پیش کر رہے ہیں کہ وہ ہمارے گنا ہوں کو معاف فرمائے گا۔اور ہمیں سیدھے راہ پر جلنے کی تو فیق بخشے گا۔

ہم اللہ تعالی ہے اس کے لطف عمیق اور رحمت تمام کاسوال کرتے ہیں اور اس علیم و خبیر ذات کی خدمت میں یہ گزارش کرتے ہیں کہ ہمیں فرمانبر داری کی توفیق دے اپنی جنت اور انعام سے نوازے اور مؤلف، کاتب قاری کو اور سننے والے کواس کتاب سے محق محمد علیہ کی عمر تند نفع دے۔

# سيدنا شيخ عبدالقادر جيلاني رحمة الله عليه كي حيات طيبه

نام ونسب : ـ

امام وزامد، عارف كامل، قدوة الاتقنيا، سلطان الاولياء، امام الاصفيا، شيخ الاسلام محى الدين والسند ابو محمد عبد القادر بن ابني صالح اعبدالله بن جنگ دوست سين يحي بن محمد بن داؤد بن موكي بن عبدالله بن الحسن بن الحسن سين على بن الحسن بن الحسن سين على بن الحال سين على بن الحال سين على بن الحال سين على بن الحال سين الحال الله المال سين الحال الله المال سين الحال سين الحال المال سين الحال الله المال سين الحال الله المال المال سين الحال الله المال سين الحال الله المال ا

آپ علیہ الرحمۃ شخ ابو عبداللہ صومعی کی نسل سے ہیں جن کی نسبت جیلان ہی طرف کی جات ہے۔ جیلان میں طرف کی جاتی ہے آپ جیلان کے کبار مشائخ میں شار ہوتے تھے۔ حضرت صومعی کی کرامات اور احوال زبان زدعوام وخواص ہیں۔ ان حضرت شخ کی والدہ ماجدہ ام الخیر فاطمہ بنت الی عبداللہ صومعی اپنے وقت کی صاحب کرامات شخصیت ہیں۔ میں۔

مولدوموطن :۔

حضرت شیخ رحمة الله علیه نصف ماه رمضان 471ه کو جیلان میں بیدا موئے عفوان شاب اس قصبه میں گزار 20 سال کی عمر میں بغداد کی طرف کوچ 8) کیا 488ھ کو بغداد شهر میں داخل فی ہوئے اور بقیہ زندگی اسی شہر میں گزار دی۔ حسن ظاہری:۔

شخرحمة الله عليه كاقدور ميانه سينه چوژ ااور بدن كمز ورتھاداڑھى مبارك

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

78

گھنی اور طویل تھی رنگ گندمی دونوں امرؤ لے ہوئے اور آواز میں بلند آئنگی تھی۔ نہایت شیریں کل مقال اور ولنشیس خصال تھے۔ شخصیت میں ایک خاص جاذبیت رکھتے تھے اور علم کاو قار شخصیت سے میکتا تھا<sup>ل</sup>

يرورش اور تعليم :\_

آپ نے علم پرور اور کرامات دیدہ معاشرے میں آنکھ کھولی والدگرائی جیلان کے بوٹ علم پرور اور کرامات دیدہ معاشرے میں آنکھ کھولی والدگرائی جیلان کے بوٹ علماء میں سے تھے والدہ ماجدہ کی کرامات کا شہرہ دور دور تک تھا حضرت ابد عبداللہ جو آپ کے نانا ہیں اپنے وفت کے عارف کامل عالم ہاعمل اور متقی ویر ہیزگار انسان تھے۔

علیہ الرحمۃ نے علم، فقہ، معرفت و حقیقت شناس گھرانے ہیں رورش ماکی۔

آپ جانتے تھے کہ علم کا حصول ہر مسلمان مر داور عورت پر فرض ہے اس لیے آپ نے علم کے لیے کمر ہمت باندہ لی اور اپنی تمام تر کو ششیں اس راہ میں صرف کر دیں۔ شروع سے آپ کے دل میں بیہ آر زوچٹکیاں لیتی تھی کہ آپ کا شار چوٹی کے علماء میں ہو۔

حصول علم کی ابتدا قرآن کریم سے کی قرآت میں تبحر حاصل کیا اس مقصد کے لیے ابو الوفا علی بن عقبل الحملی اور ابو الخطاب محفوظ الکلواذ انی الحملی اور کئی دوسر ہے فن قرآت کے ماہرین کی خدمت میں زانوئے تلمذیۃ کیے حدیث پاک کے ساع کے لیے ابلی غالب محمد بن الحسن الباقلانی جیسے کئی مشاهیر عصر اور حفاظ کی خدمت میں حاضری دی۔

ر علم فقہ میں اتی سعد المدخوتمی جیسے با کمال استاذ اور فقهی کی شاگر دی کا شرف حاصل کیا۔ جنہوں نے ظاہری اور باطنی علوم سے آپ کو بھرہ مند کیا۔ حضرت ابو سعید مخرمی نے آپ کو خرقہ شریعت بھی عطافر مایا۔ محضرت ابو سعید مخرمی نے آپ کو خرقہ شریعت بھی عطافر مایا۔ لو

Click

حاضر ہوئے۔ پھر حضرت حماد الدباس کی صحبت اٹھائی اور حضرت دباس نے آپ
کو علم لغت وادب کے ساتھ ساتھ علم طریقت سے بھی حصہ وافر عطافر مایا۔

مضرت شیخ عبد القادر جیلائی رحمۃ اللہ علیہ شریعت ، طریقت ، لغت اور
ادب میں کمال تبحر حاصل کر کے مذہب صبلی کے امام اور اپنے وقت کے مقتداء
قراریائے۔

مجالس وعظ قائم ہوئیں تواللہ تعالی نے دل میں ود بعت حکمت ودانائی کو نطق ظاہری پر جاری فرمادیا۔ آپ نے پہلی مند وعظ شوال 521ھ کو منعقد کی۔

یہ مجلس وعظ ابو سعید مخر می رحمۃ اللہ علیہ کی مدرسے میں ہوئی رہی جو بغداد کے باب الازج کے اندرواقع ہے۔ آپ کے زہدوورع کی شہرت دور دور تک پھیل گئ لوگ دیوانہ وار حاضر مجلس ہونے لگے۔ جب شخ نے دیکھا کہ انبوہ کثیر مدرسہ میں نوگ دیوانہ وار حاضر مجلس ہونے لگے۔ جب شخ نے دیکھا کہ انبوہ کثیر مدرسہ میں نمیں ساسکیا تو آپ بغداد سے باہر واقع عید گاہ میں تشریف لے گئے۔ آپ کی تقداد ستر ہزار متن کے لیے ہزاروں لوگ آتے۔ بعض روایات میں ان کی تعداد ستر ہزار متن بڑار

'آپ علیہ الرحمۃ ہے اکتساب فیض کرنے والوں میں بڑے بڑے فقہاء علماء ، محد ثبین اور ارباب احوال و مقامات کے اسمائے گرامی آتے ہیں <sup>ال</sup>

آپ نے اصول و فروع اور اہل احوال و حقائق سکے بارے کئی تصنیفات یاد چھوڑی ہیں۔ان میں ہے چند کاذ کر کرنا ضروری ہے۔

- 1 اغاثة العار فين وغاية الواصلين سل
  - 2۔ رودادالجیلانی<sup>۵ل</sup>
- 3\_ آداب السلوك والتوصل الى منازل السلوك <sup>11</sup>
  - 4\_ تھة المتقبن وسبيل العار فين <sup>24</sup> \_
  - 5\_ جلاء الخاطر في الباطن والظاهر <sup>14</sup>
    - 6- حزب الرجاء والانتناء <sup>19</sup>.
      - 7\_ الحزب الكبير مين

د عاء اور اد الفتحيه <sup>الك</sup> دعاء البسمكة ٢٢ الرسالة الغوثيه تلك \_10 رسالة في الاساء الغظيمة للطريق الى الله سب \_11 الغينية لطالبي طريق الحق <sup>20</sup> <sub>-12</sub> الفتح الرباني والغيض الرحماني تهي <sub>-13</sub> فتوح الغيب <sup>27</sup> \_14 الفيوضات الربأنيه كمله <sub>~</sub>15

. 16 - معراج لطيف المعانى <sup>وي</sup>

17\_ يواقيت الحكم <sup>سي</sup>

شاید بیر تصنیفات مشهور ترین <sup>اسی</sup> ہیں جو آپ کی بہت سی تصنیفات سے

علماء نے ذکر کی ہیں۔

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمة الله علیه تیره علوم میں گفتگو فراتے تنهے۔ درس گاہ میں صبح اور شام کو تفسیر ، حدیث ، مذہب ، مناظرہ ، اصول ، نحو وغیرہ علوم کا درس ہو تا اور ظہر کی نماز پڑھ کر قرآن کریم مختلف قرائوں سے يڑھایا جا تا۔

ا کی عرصہ تک تو آپ حضرت امام شافعی کے مذہب پر فتوی جاری کرتے رہے لیکن بعد میں امام احمد این حنبل کی تقلید میں فتو کی دیناشر وع کیا۔ آپ کے فناوی علماء عراق کی خدمت میں پیش ہوتے تو وہ دبکھے کر ا نَکْشت بدندال رہ جاتے اور فرط حیرت سے پکار اٹھتے پاک ہے وہ ذات جس نے اینے بند ہے عبدالقادر پر اتناانعام فرمایا۔

کے حضرت شخصی آسانڈہ:۔

آب رحمۃ اللّٰہ علیہ نے بہت سارے علماء سے اکتساب علم کیا۔ان علماء

74

میں مختلف مذاہب اور مختلف علوم میں تخصص رکھنے والے علماء شامل ہیں ہم مشہور ترین علماء کے ذکر براکتفاء کریں گے۔

1۔ حدیث شریف میں اسا تذہ :۔

1\_ المحدث ابومحمد جعفر بن احمد بن الحسن بن احمد البغد أدى، البسر اج القارى، الادبب (417-500ھ) <sup>ہمس</sup>

عدد المحدث الوغالب محمد بن الحسن بن احمد بن الحسن بن خدادادا باقلانی عدد ( الحسن بن خدادادا باقلانی ( 420 – 500 ھ ) سیسی ( 420 – 500 ھ

روم ہے۔ 3۔ الشیخ الصدوق ابو سعد محمد بن عبد الکریم بن خشیش البغد ادی (502-413ھ) مس

4 الشیخ ابوبر احمد بن المظفر بن حسین بن عبد الله بن سوس التمار <sup>۵سی</sup> (503-411)

6\_ الشیخ الثقه ابوطالب عبدالقادر بن محمد بن عبدالقادر بن محمد بن بوسف بغدادی بوسفی <sup>سی</sup> (430-516)

7\_ الشیخ المحدث ابوالبر کات هبة الله بن المبارک بن موسیٰ بغدادی مقطی <sup>۳۸</sup> (509-445)

8\_ الشیخ ابوالعز محمد بن المخار بن محمد بن عبدالواحد بن عبد الله بن المؤید بالله الهاشمی العباس <sup>و سی</sup>

ب۔ علم فقہ کے اسا تذہ کرام:۔

#### 11

۔ الامام شخ الحنابلہ ابوالخطاب محفوط بن احمد بن حسن عراقی الکلواذ انی (432-510ھ) مہیں

علم ادب اور لغت میں اسا نذہ: \_

1۔ امام اللغہ ابوز کریا کی بن علی بن محمد بن حسن بن بسطام شیبانی الخطیب تبریزی سلیم (121-502ھ)

شیخ کے شاگرد :۔

خلق کثیر نے آپ علیہ الرحمۃ کے دروس سنے کیونکہ ستر ہزار سے زائد لوگ آپ کی مجلس وعظ میں حاضر ہوتے۔ان میں سے بچھ لوگ تو ہمیشہ آپ کی صحبت میں رہے اور اکتباب نور کرتے رہے۔ ان کی تعداد بہت ذیادہ ہے لیکن مشہور ترین علماء کے نام درج کیے جاتے ہیں۔

1۔ الزاهد العابد شیخ العراق ابوعلی الحن بن مسلم بن ابی الجود فرآن فارسی مسلم بن ابی الجود فرآن فارسی مسلم فقه اور قرآن کریم سکھا۔

2\_ القدوة العارف الوعبدالله محمد بن إلى المعالى بن قايد الاواني ٥٣٠ - (الهتوفي 854هـ)

3\_ قاضی الدیار المصریه الامام الذاهد الاوحد ابوالقاسم عبدالملک بن عیسی بن درباس بن فیر بن مجمم بن عبدوس المارانی الکردی الثافعی اسی (605-516)

4\_ الامام الحافظ الانزى الومحمد عبد الغنى بن عبد الواحد بن على بن سرور بن رافع بن سرور بن رافع بن سرور بن رافع بن حسن بن جعفر المقدس الحللي مسر (541-600هـ) إنهول نے

حضرت شیخ ہے حدیث پاک کاساع کیا۔

ع\_ الشيخ الامام القدوة ابو محمد عبد الله بن احمد بن محمد بن قدامة بن مقدام بن

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari نصر المقدس الحنبلي (صاحب المغنی) من (541-620ھ) فرماتے ہیں کہ ہم حضرت شیخ عبد القادر جیلائی رحمۃ اللہ کے پیاس ان کے مدر سے میں ایک ماہ اور نودن ہی شھرے کہ آپ علیہ الرحمۃ کا وصال ہو گیا۔ اس

6 الشيخ المد الوالمعالى احمد بن عبدالغنى بن محمد بن حنيفه الباجسر انى التانى مفرده (489-563ھ)

9۔ اینٹے انتقہ ابوطالب عبد اللطیف بن محمد بن علی بن حمز ہ بن فارس بن القبیطی الحرانی (554-641ھ)<sup>80</sup>

حضرت بینے عبدالقادر جیلانی رحمہ اللہ علیہ کے دور کے مشہور ترین علما :۔

یا نیجویں صدی ہجری تاریخ اسلام میں وسعت علم اور تقدم فی الادب میں خصوصاً شہرت رکھتی ہے۔ اس صدی میں نابغہ روزگار علماء اور صاحب تصنیف و تالیف شخصیات پیدا ہو کئیں۔ اس صدی کے آخری لوگوں میں ابواسحاق شیرازی، ججۃ الاسلام حضرت امام غزالی، ابوالوفاء ابن عقبل، علامہ عبدالقادر جر جانی، ابوزکریاء تبریزی، ابوالقاسم حریری جاراللہ زمحشری اور قاضی عیاض مالکی جر جانی، ابوزکریاء تبریزی، ابوالقاسم حریری جاراللہ زمحشری اور قاضی عیاض مالکی جیسے لوگوں کے نام آتے ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں جو صدیوں پر محیط عرصہ تک نظریات و افکار پر جھائے نظر آتے ہیں۔ ان کو ادب اور علم میں درس گاہ کی حیثیت حاصل ہے۔

بانچویں اور چھٹی صدی جیسے نابعہ فن اور حیات علمی سے بھر بور دور

میں اور بغداد جیسے مدارس اور حلقہ ہائے دروس سے سیح شہر میں اتنی شہرت حاصل کر لیناشیر مادر نہیں تھا۔ حضرت شخ اس تہذیب یافتہ، علم پرور معاشر بین اس بلندی پر پہنچ کہ علماء دست بستہ حاضر خدمت ہوئے اویب انگشت بد ندال اور اولیاء نے گرد نیں جھالیں۔ یہ شرف و منزلت صرف اسی شخص کا مقدر بن سکتی ہے جو علم کے ذیور سے آراستہ، آگی کے اسلحہ سے لیس پاک نگاہ اور پاک باز ہو۔ وہ اپنے دور کے تمام علوم پر حاوی اور حکم ہو۔ شخ کا کیا یہ اعزاز کم ہے کہ علم و تقویٰ کے اس دور میں آپ نے فرمایا ''قدمی ہذہ علی دھبة کل ولی الله'' اور سرخم ہو گئے اور پورے عالم کاسر فخر سے بلند ہوگیا۔

حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ صفات حمیدہ اور اخلاق عالیہ کاکامل نمونہ تھے۔ آپ کے احوال اور کرامات تواتر سے ثابت ہیں۔ شخ عزالدین بن عبدالسلام فرماتے ہیں کہ شخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کے علاوہ اور کس شخص کی کرامات تواتر کے ساتھ ہم تک نہیں پہنچیں ۵۵۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ نے محص کی کرامات تواتر کے ساتھ ہم تک نہیں پہنچیں ۵۵۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ نے محص کی کرامات کواتر کے ساتھ ہم تک نہیں پہنچیں ۵۵۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ نے محص کی کرامات کو اگر کیا ہے ۲۵۔

حضرت پیر شیخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کے ہم عصر علماء آپ کی وجاهت علمی کے معترف متحاور آپ فقہ میں اپنے ہم عصر علماء پر غالب رہے۔ اولیاء کا ملین نے اپنی گرد نیں آپ کے سامنے خم کردیں۔ جیسا کہ حضرت شیخ کا ارشادے۔قدمی ہذہ علی رقبۃ کل ولی الله

"میرایہ قدم تمام اولیاء اللہ کی گردنوں پرہے "اولیاء نے اس بات کا اعتراف کیا اور اس کابر ملا اظہار بھی کیا۔ سو آپ اپنے دور کے سلطان الاولیاء قراریائے۔

ر میں۔ جب آپ کے علم کے چر ہے تھے۔بغداد کے سوبڑے بڑے علماء کرام اور دا نشور اکٹھے ہوئے اور مشورہ کیا۔ طے بیرپایا کہ کل شیخ رحمۃ اللّٰد علیہ کی مجلس

71

ً میں حاضر ہوں گے۔ ہر شخص سوال کرے گااور ہر شخص کاسوال الگ فن میں ہو گا۔ دیکھئے نینخ بھری مجلس میں کیسے لاجواب ہوتے ہیں۔ بیہ لوگ مجلس وعظ میں شریک ہوئے۔ جب ہیٹھ جکے تو حضرت نے نگاہ کی۔ آپ کے سینے ہے ایک روشنی نمودار ہوئی۔ بیرروشنی نور بھیرت تھا جیسے صرف اللہ والے ہی دیکھ سکتے تھے۔ یہ روشنی ان سوعلماء اور دا نشوروں کے سینوں میں کو ند گئی علم کے دعویدار یہ علماء و دانشور مبہوت ہو کر رہ گئے۔ پھراجانک مضطرب ہوئےان کی چینیں بلند ہوئیں۔ گریبان جاک، عمامے سرے اتار تھینکے اور سر شنخ کے قد مول پرر کھ کر معافی کے خواسٹگار ہوئے۔ محفل پر وجد کی کیفیت طاری ہو گی۔ مستی کے عالم میں ایک نعر ہباتد ہوااور اس کی گونج نے بغداد کے درود بوار ہلا کرر کھ دیے۔ شخ نے کیے بعد دیگرے تمام کو سینے سے لگایااور علم کے خزانے انہیں لوٹا دیے۔ پھر ان ہے مخاطب ہوئے اور ارشاد فرمایا تمہارے ریہ ریہ سوال تنھے اور ان کے ریہ جولبات ہیں۔ مجلس بر خاست ہو گئی۔ مفرج بن نبہان نے ان سے بوچھا ہے بے تابیان اور وجد کی بیہ کیفیات کیا تھیں توان علماء نے اعتراف کیا شیخ نے بیک نگاہ تمام علوم ہمارے سینوں سے سلب کر لیے پھر سینے سے لگا کر کرم فرمایا۔ بول لگتا تھا کہ ہم کسی علمی محفل میں شریک تک نہیں ہوئے۔ابجد ناشناس بن گئے اور جب انہوں نے سینے سے لگایا توعلم کانور واپس آگیا کھ

مقامات آکثرِ دھوکہ بن جاتے ہیں لیکن مقامات تصوف شیخ کے لیے

حجاب ندبن سکے۔ آپ تبھی بھی دھو کہ میں مبتلانہ ہونے۔

آپ اس خقیقت کو پا گئے تھے کہ علم حقیقت وہی ہے جو علم معرفت کے ساتھ ساتھ شریعت کی مخالفت کی سکھائے۔ علم شریعت کی مخالفت کی سکھائے۔ علم شریعت کی مخالفت کی شیطانی دھو کہ ہے۔ اگر چہ اس کا صدور کسی مدعی ولایت سے ہی کیوں نہ ہو۔ آپ فرماتے ہیں۔ عزلت نشینی کے عرصے میں مجھے چند دن ایک ویرانے میں ٹھھرنے کا اتفاق ہوا۔ کئی دن تک پانی نہ ملا میں پیاس سے نڈھال ہو گیا۔ اچانک ایک بادل نمود ار ہوااور میرے سریر تن گیا۔ شبنم کی طرح ملکی ہلکی پھوار شروع ہو گئی۔ میں

#### ۲۳

سیسطانی کی نے اسے رحمت خداوندی خیال کیااوراس سے سیراب ہوا۔ اس کمح اس بدل سے مرسب نور نمو دار ہواجوافق درافق پھیاتا چلاگیا۔ پھراس میں سے ایک شخص دکھائی دیااور کہنے لگا عبدالقادر! میں تیراخدا ہول۔ میں نے سب محرمات تیرے لیے حلال کر دیے۔ جو چیزیں دوسرول کے لیے حرام ہیں تیرے لیے حلال قرار پائیں۔ میرا ماتھا شخکا۔ کمیا بناہ مخدا! لعین دور ہو۔ یہ کئے کی دیر تھی کہ وہ نور تاریکی میں تبدیل ہوا اور وہ صورت دھوال بن کر ہوا میں تحلیل ہوگئی۔ پھر آواز آئی عبد القادر! تیرے خداداد علم نے تجھے بچالیاور نہ میں اس حربے سے ستر اصحاب مقام میرے رب القادر! تیرے خداداد علم نے کمااللہ کی بناہ۔ میرے علم نے نہیں میرے رب کے فضل و کرم نے تجھ لعین سے مجھے محفوظ رکھا۔ کسی نے آپ علیہ الرحمۃ سے فضل و کرم نے تجھ لعین سے مجھے محفوظ رکھا۔ کسی نے آپ علیہ الرحمۃ سے نے کہا میں محر مات کو کیسے معلوم ہوا کہ یہ شیطان ہے تو آپ نے فرمایا کہ جب اس نے کہا میں محر مات کو تیرے لیے حلال ٹھر اتا ہوں تو ہیں سمجھ گیا کہ یہ شیطان نے نو آپ نے کہا میں محر مات کو تیرے لیے حلال ٹھر اتا ہوں تو ہیں سمجھ گیا کہ یہ شیطان

کرتاب سندت شخرحمة الله عليه تمسك بالكتاب والسنده و مهنج نبوی الله کی که کار فاج الله کی کار فاج الله کی کار فاج الله کی کار کار فی جائے۔

توانلہ تعالیٰ کی بارگاہ میں اس طرح حاضر ہوکہ تیرا ہاتھ رسول کریم علیہ کے دست اقد س میں ہو۔ رسول کا نئات علیہ کے بارے مشہور ہے کہ آپ محفل میں موجود لوگوں کے دلول میں اٹھنے والے خیالات سے متعلق گفتگو فرماتے میں موجود لوگوں کے دلول میں اٹھنے والے خیالات سے متعلق گفتگو فرماتے سے سر ہزار دلوں کو ٹولنااور پھر ان کا علاج کرنا محض اللہ کی عطا ہو سکتی ہے۔ اس کر امت کی روایت میں تواتر ہے۔ شخ ابو بحر العماد رحمۃ اللہ علیہ فرمائے ہیں کہ میں اصول الدین کی کتابیں پڑھ رہا تھا۔ دل میں ایک یک پیدا ہوا۔ میں نے شخ کی میں حاضری کی ٹھان لی۔ کیونکہ سن رکھا تھا آپ احوال قلوب پر آگاہ ہو مجلس میں حاضری کی ٹھان لی۔ کیونکہ سن رکھا تھا آپ احوال قلوب پر آگاہ ہو

#### ٣٣

جاتے ہیں۔ آپ نے دوران تقریر فرمایا ہمار ااعتقاد وہی ہے جو سلف صالحین اور صحابہ کرام کا تھا۔ میں نے اس جملے کو انفاق پر محمول کیا آپ نے سلسلہ گفتگو جاری رکھا میری طرف نگاہ کی اور دوبارہ بھی جملہ وہرایا۔ میں نے سوچاواعظین اوھر ادھر دکھے کر تقریر کرتے ہیں۔ یہ محض انفاق ہے۔ تیسر کی بار خضرت نے بھر النفات فرمایا اور گویا ہوئے ابو بحر! ہمار ااعتقاد وہی ہے جو سلف صالحین اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کما تھا۔ اٹھو تمہارے والدگر پہنچ گئے میں۔ حالا نکہ والدگر امی عرصہ سے لا پہتہ تھے۔ میں اٹھ کھڑ ا ہوا اور تیز تیز چاتا ہوا گھر پہنچا۔ دیکھا تو والدگر امی گھر

ای طرح کا ایک واقعہ شخ شہاب الدین سمر وردی رحمۃ اللہ علیہ بیان کرتے ہیں۔ فرماتے ہیں میں نے اصول الدین میں مشغول ہونے کا ارادہ کیا۔ سوچا کیوں نہ اس سلسلے میں شخ عبد القادر سے مشورہ کرلول۔حاضر خدمت ہوا۔ آپ علیہ الرحمۃ نے میرے عرض کرنے سے پہلے ہی فرما دیا اے عمر! بیہ قبر کا توشہ نہیں!۔ اللہ توشہ نہیں!۔ اللہ توشہ نہیں۔ اے عمر! بیہ قبر کا توشہ نہیں!۔ اللہ توشہ نہیں۔ اے عمر! بیہ قبر کا توشہ نہیں!۔ اللہ توشہ نہیں۔ ا

عالم شاب میں شخ ابھی علمی اور روحانی سفر میں سفے کہ ویر انوں میں نکل جاتے۔ صبح وشام ان دیکھی راہوں پر چلتے رہتے۔ راہ گیر آپ کی آہ وزاری س کر مضطرب ہو جاتے اور کہہ اٹھتے یہ جوان زندگی سے ہاتھ دھو بیٹھے گا۔ ایک دفعہ شخ نے بغد ادکو ہمیشہ کے لیے خیر باد کہہ دینے کا ارادہ کیالیکن غیب سے آواز آئی۔ عبد القادر! بغد ادوا پس آجاؤ آپ کا وجود اہل بغد ادکے۔ لیے سر ایا منفعت ہے۔

اں ہاتف غیبی کی بات کی تعبیر مجلس وعظ میں انبوہ کثیر کی صورت میں سامنے آئی۔ ہزاروں لوگوں نے آپ کے ہاتھ پر گناہوں سے تو ہہ کی۔ کئی غیر

مسلموں نے اسلام قبول کیا۔ کئی گم کردہ راہ حقیقت آشنا ہوئے۔ اللہ ابدالتاء نہر ملکی فرماتے ہیں کہ ہم نے سنا شخ پر کھیال نہیں بیٹھتیں میں نے حاضری دی۔ خاموشی ہے دیکھنے لگا کہ ریبات کہال تک صحیح ہے۔ آپ میری طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا یہال مکھیوں کا کیاکام ؟ میرے پاس نہ تو دنیا کا شیرہ

#### <del>- https://ataunnabi.blogspo</del>t.com/=-

#### یم سا

ہے اور نہ آخرت کا شہد۔

شخراسخ العقیده اور کامل توحید پریقین رکھنے والے بررگ تھے۔ دنیا آپ
کو دھوکہ نہ دے سکی۔ آرائش دنیوی کی طرف آپ نے آئکھ بھر کرنہ دیکھا۔ آپ
کو مکمل یقین تھا کہ اسباب اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہیں۔ اور مُسبب الاسباب اللہ
تعالیٰ ہے اغنیاء ، امر اکور کار کنان سلطنت کوئی حیثیت بنیں رکھتے۔ آپ انسان ک
ہے بسی کوا بیک مثال سے واضح فرماتے۔

تمام مخلوق ایک ایسے آدمی کی مانند سمجھ جس کی مشکیں ایک عظیم فرمانروا نے کس دی ہوں۔ باد شاہ جابر و قاہر ہو لوگ اس کی صولت وسطوت سے کا نیتے ہوں باد شاہ اس شخص کو گلے میں رسی ڈال کر سولی پر لٹکا دے اس کے ہاتھ پاؤل بندھے ہوئے ہوں اور وہ ایک وسیج و عریض گہری چنگھاڑتی ندی کے کنارے صنوبر کے در خت کے ساتھ لٹک رہا ہوباد شاہ اینے عظیم تخت پر بیٹھا ہو۔اور پیر تخت بلندی میں آسان ہے باتیں کر رہا ہو کسی شخص کا ہاتھ اس تک نہ پہنچ سکتا ہو۔باد شاہ کے بہلو میں طرح طرح کے تیر بھالے ، نیزے اور دوسر اسامان حرب پڑا ہواور ایبااسلحہ اس کے پاس ہو جیسانہ کسی آنکھ نے دیکھا ہو اور نہ کسی کان نے سنا ہو۔باد شاہ مصلوب تخص پر تیروں کی بارش کر دے۔ کیا کوئی عقلنداس مقتول ہے کوئی امیدوابستہ کر سکتاہے یا کسی کے ذہن میں بیبات آسکتی ہے کہ سولی پر لٹکتابیہ شخص کہیں میر انقصال نہ کر دیے یقیناسب کی نگاہیں بادشاہ پر بگی ہوں گی۔مصلوب شخص کو نفع و نقصال کا مالك سيجھنے والا يقيبناً فاتر العقل ہو گا۔وہ انسان نہيں حيوان كہلانے كازيادہ مستحق ہو گا<sup>۳۲</sup> شخرحمة الله عليه ميں خشيت الهي كوٹ كوٹ كر بھرى ہوئى تھى بات بات ير رو ویتے تقویٰ میں کمال حاصل تھا مجیب الدعواۃ اتنے کہ ہاتھ اٹھتے ہی مراد پر آتی۔ اخلاقی بلندی میں اپنی مثال آپ تھے۔ آپ کا پیینہ خوشبودار تھا۔ ایپے وقت میں سب سے زیادہ خوف خدا اور قربت خداوندی کے حاملِ تھے۔ اپنی ذات کیلئے بھی ناراض نہ ہوتے۔ کو تاہی کا تصور کر کے بھی کانپ جاتے بھی کسی کے سامنے دست سوال دراز نہیں کیا۔ سائل کو پچھ دیکر ہی واپس کرتے جانے جسم کے کیڑے اتار کر

#### ۳۵

دیے پڑجاتے۔ <sup>مہر</sup>

تعلق علم اور علماء ہے۔ ورنہ آپ کی قدرو منز لت اور شرافت و کرامت اس سے تعلق علم اور علماء ہے۔ ورنہ آپ کی قدرو منز لت اور شرافت و کرامت اس سے کہیں زیادہ ہے۔ اگر دوسر کی کرامات کا تذکرہ چھڑ جاتا توبات بہت کمی ہوجاتی۔ اکثر علمائے امت نے کہا ہے کہ شخ کی کرامات بے شار ہیں حصر مشکل ہے۔ علماء امت نے آپ کی کرامات پر مستقل تصنیفات تحریر کی ہیں۔ ہم نے صرف رہنمائی کی ہے جولوگ شوق رکھتے ہوں وہ ان کتابول کی طرف رجوع کر سکتے ہیں ہوجا

سفر آخرت : ـ

شخ رحمة الله عليه تعالی نے اپنی زندگی کا ابتدائی حصه اکساب علم به معرفت میں گزارا علم حقیقت تک پہنچنے کے بعد آپ نے وعظ و تلقین کے ذریعے اس نور کو امت محمد یہ میں تقسیم فرمایا درسه اندرول باب ازج میں آپ نے 828 ھے 561 ھ اللہ تک کل تینتیں سال تک درس و تدریس کا سلسلہ جاری فرمایا اپنی پوری زندگی مخصیل علم ، تدریس ، فتوی نویی ، توجید ، وعظ وارشاد ، احوال و مقامات کے حصول اور کشف و مشاہدہ میں گزار دی ۔ آپ ایک عالم ۔ زاہد ، عادف بزرگ تھے۔ نوے (90) سال اس جمان فانی میں گزار نے کے بعد دس دیج الاول 175ھ کو اس دار فانی سے دار بقا کی طرف رجوع کیا ۔ بینداد میں باب ازج کے اندر واقع اپنی ورس گاہ میں مدفون ہوئے کا کہ کسی شاعر نے قطع تاریخ لکھا۔

لَقَدُ كَانَ فِي عِشْنُقِ عُمْرٌ به نَمَا وَلَقِيَاهُ لِلْمُولِي تَمَامَ سِيَادَةِ وَلَقِيَاهُ لِلْمُولِي تَمَامَ سِيَادَةِ 91 م 470 وقات وقات وقات

## حواشي

- این رجب الطبقات میں حضرت شیخ کا نسب نامہ یوں تحریر کرتے ہیں۔ عبد القادر بن انی صالح بن عبد القادر بن انی صالح بن عبد الله یعنی انی صالح کے بعد لفظ ابن کا اضافہ کرتے ہیں۔

  ابن الور دی تتمۃ المحتمر فی اخبار البشر جلد 4 صفحہ 107 پر فرماتے ہیں کہ بین کا شجر ہو نسب سیہ ہے عبد القادر بن انی صالح ، موکی جنگی دوست ذر کلی الاعلام جلد 4 صفحہ 47 برشنے کے والد کا نام عبد الله تحریر کرتے ہیں۔
- ا۔ طبی "قلائد الجواهر" جلد تبن میں تحریر فرماتے ہیں کہ جنگی دوست مجمی لفظ ہے جس کا معنی قبال کا شوقین ہے
- r ۔ ''فوات الوفعیات''جلد2ص373 پرائن شاکرالکبنی کھتے ہیں کہ شخ کا نسب نامہ امام حسین بن علی المرتضٰی ہے جاملتاہے۔
  - س "الطبقات" از ابن رجب، "جامع كرامات الاولياء "از نبهاني جلد 2 ص 204
- 0- المراصد جلد 1 ص 368 پر بغدادی لکھتے ہیں کہ جیلان طبر ستان ہے آگے بہت سارے شہروں کانام ہے۔ یہ تمام قصبے سر سبزوشاداب بپاڑوں کے در میان اور بحر طبر ستان کے ساحل کے ساتھ ساتھ واقع ہیں
  - ٢- تتمة المختفر في اخبار البشر \_ ابن الور دى \_ جلد ص 108
- ے۔ آپ کی والدہ فرماتی ہیں کہ جب عبدالقادر پیدا ہوئے تور مضان کا مہینہ تھا۔ آپ دن
  کے وفت میرا دودھ نہیں پیتے تھے۔ یہ کرامت طبی کی "فدا کد الجواھر فی مناقب
  عبدالقادر" جلد تین میں نہ کورہے۔
  - ۸ سيراعلام النبلاء ـ في جلد 20 ص 439
  - 9 سيراعلام النبلاء ذہبی جلد20ص 443 بحوالیہ تاریخ این البخار
- ۱۰ این منظور نسان العرب ج2ص 46 پر فرماتے ہیں کہ لفظ السمت کا معنی ہے شیریں مقال اور خوش خصال لوگوں کواذیت نہ دینااور ہدایت کی پیروی کرنا
  - اات "مختصر طبقاالحنابليه "ابن شطي ص 41

#### <del>https://ataunn</del>abi.b<del>l</del>ogspot.com/

3

مختصر طبقات الحنابليه-ابن شطى ص41 -11 سير اعلام النبلاء \_ ذہبی \_ 200 ص 444 -14 المستدرك على مجم المؤلفين : عمر كحاله ص 401 -10 نمجم المؤلفين : عمر كاله ، ي5 ص 307 الصّاح المحون: مير سليم ، ج1ص 257 -14 مجم المؤالفين : عمر كاله \_بح5ص 307 ٠i٨ كشف الظنون : حاجى خليفه من 1 ص 662 4 اب المتدرك على مجم المؤلفين \_عمر كاله، ص401 **-۲**ه ابضأ **۲۱** الضأ -11 كشف الظنون: حاجي خليفه - ح1 ص879 ۳۲۳ المستدرك على معجم المؤ كفين \_ ح1 ص662 -14 كشف الظنون - حاجى خليفه ج2ص 1211 يرانااديشن -10 مجم المؤلفين - عمر كاله - ج5ص 307 - يراناادُ يشن -77 كشف الظنول ماجي خليفه - ج2 ص1240 - يراماا ويشن س۲4 المتدرك على مجم المؤلفين : عمر كحاله بص 401 ~ r A كشف الظنون : حاجى خليفنه ج2ص 1738 -19 م كشف الظنون : حاجى خليفه - ج2ص 2053 آپ علیہ الرحمة کی شخصیت اور کام پر مکتبہ جیلانی بغداد میں کام جاری ہے۔ انشاء اللہ - 11 مہت ہے اور گو شے واضح ہو کیگے آ سير اعلام النبلاء: ذ مبى ج19 ص228 ج20 ص440 -- 127

Click

اش235

ايضاص 240 ايصاً 🖳

#### m9

| <u></u>                                                                                                                                           |            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| سان الميز ان-ائن حجر عسقلانی-ج1 ص 311                                                                                                             | ۲ ن        |
| پيداعلام النبلاء_ذ ہمى_ج19 ص257_ج20 ص440·                                                                                                         |            |
| بر اعلام النيلاء _ زمبى _ خ19 ص386 ص387                                                                                                           |            |
| سان الميز ان _ابن حجر عسقلانی _ج6ص 189 -190                                                                                                       | س ن        |
| لمنتظم في تاريخ الملوك والامم_اين جوزي، ج9ص182                                                                                                    |            |
| سيرة اعلام النبلاء_ذ ہبی_ج19 ص428                                                                                                                 | <u>-</u> ر |
| مخضر طبقات الحتامليه _ائن شطى ص40-42                                                                                                              | ر د        |
| ایضاص35-36 المهنج الاحمد فی تراجم اصحاب الامام احمد۔ از۔ علیمی ے2ص 237<br>ایضا ص35-36 المبنج الاحمد فی تراجم اصحاب الامام احمد۔ از۔ علیمی ے2ص 237 | م پ        |
| مجم الادباء _ يا قوت حموى _ ج20 ص 25 -28                                                                                                          | اسماح      |
| سير اعلام البنلاء_ ذہبی۔ ج21 ص 301                                                                                                                | - ۱۳۱      |
| الوافی بالو فیات_صفدی_ج-4ص352                                                                                                                     | <b>- ۳</b> |
| التحمله لوفيات النقله: منذري، ج2ص 156                                                                                                             | د ۱۸۷      |
| سير اعلام البنلاء_ذ ہبی۔ج 21 ص 471-443                                                                                                            | ~ M Z      |
| قوات الوقيات _ ابن شاكر الكبنى _ ئ2ص 295-296                                                                                                      | · ~ ~^     |
| العبر في خبر حق غبر _ ذهبي ص 36                                                                                                                   | ب ٦٠ q     |
| المنتنظم في تاريخ الملوك والالمم-ائن جوزي-ج10 ص223                                                                                                | -0.        |
| الكامل في الناريخ _ ابن اخير _ ج _ 11 ص 461                                                                                                       | -01        |
| المنتظم في تاريخ الملوك والامم ابن جوزي - ج10ص 224-225                                                                                            | -21        |
| سيراعلام النبلاء_ذ ہمي ج23ص 87                                                                                                                    | -01        |
| سير اعلام العبلاء _ ذهبي _ ح23 ص 281–282)                                                                                                         | ۳۵۳        |
| شذرات الذهب في اجنامن ذهب ابن عماد حنبلي ح40 ص200                                                                                                 | -00        |
| تسمه المخضر في اجنار البشر_ابن الور دى_ج2ص111                                                                                                     | -64        |
| ، قلا كدالجواهر في مناقب عبدالقادر _ حلبي ش 33                                                                                                    | -64        |
| ، شذرات الذهب في اخبار من وهب ائن العماد الحن <sup>ا</sup> لي ، بي 4 س 200                                                                        | -01        |
|                                                                                                                                                   | -          |

14

۵۹ - الفتح الربانی والفیض الرحمانی - جیلانی ٔ ۔ چوالیسویں مجلس۔اسبارے ہماری تحقیق نفریب انشاء اللہ منظر عام پر آجائے گی۔

۲۰ سیراعلام النبلاء۔ ذهبی ح 20 ص 442

ا ٢- طبقات الحنابله - ابن رجب صنبلى - ج1 ص 296 - 297

٣٢٧ شندرات الذهب في اخبار من ذهب ابن العماد الحنبي -ج4ص 202 تبعر ف

۳۱۳ فتوح الغیب حضرت شخ عبدالقادر جیلانی دسوال مقاله انشاء الله اس بارے تحقیق عنقریب منصئه شهودیر آرہی ہے۔

۲۲۳ تفریخ الخاطر۔ ارملی ص15

۱۵ - یمال محشی نے ان تمام کمایوں کے نام دیے ہیں جن میں حضرت بیٹنے کی کرامات کا تذکر ہ ملتاہے۔الناکاذ کر نسخول کے تعارف میں کیاجا چکاہے۔اعادہ ضروری نہیں۔

٣٦٧ مختفر طبقات الحتابله \_ ابن شطى 41

٣٤٧ سيداعلام النبلار ذهبي ج20 ص450

#### https://ataunnabl.blogspot.com/-

## اصطلاحات کتاب هذا (۱)

أحديت

اس سے مراد مخلوق کو چھوڑ کراللہ نعالیٰ کی ذات یکتا۔

اساء توحيد :\_

الله نعالی کے اصلی نام سات ہیں۔ ان سات ہی چرچھ اور نام نکلتے ہیں۔ ان سات سے پھرچھ اور نام نکلتے ہیں۔ اسلی نام میں۔ ان تمام اصلی اور فرعی اساء کے مجموعے کو اساء تو حیدی کہتے ہیں۔ اصلی نام یہ ہیں۔ (لاالله الا الله۔ هو، حی، واحد، عزیز، ودود) فرعی چھ نام۔ (حق، تھالا، قیوم، وهاب مھینمن، باسط الله

انسيت : ـ

دل کے مشاہرہ سے روح کالطف اندوز ہونا۔

اہل صفہ :۔

حضور علیہ کے وہ غریب صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنهم جو سب کچھ چھوڑ کردعوت دارشاد کے ہو کررہ گئے تھے تا (ب)

بدایت : ـ

اساءوصفات كاعالم ارداح ميں تحقق\_

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

*بھیر* ت :۔ -

وہ قوت جو اولیاء کے دل سے پھوٹتی ہے اور نور قدس سے منور ہوتی ہے۔اس سے انسان اشیاء کی حقیقت اور ان کے باطن کو دیکھا ہے۔ اسے قوت قد سیہ بھی کہتے ہیں۔

(ت)

تجريد: ـ

اس خیال ہے کہ اللہ تعالیٰ کا حق ادا کرناواجب ہے انسان کا اپنے دل کو اغراض دینااور حال و مستقبل کی مصلحتوں سے پاک کرلینا تجربیہ ہے۔ اغراض دینااور حال و مستقبل کی مصلحتوں سے پاک کرلینا تجربیہ ہے۔ متحل مجلی :۔

غیبی انوار جو دلول پر منکشف ہوتے ہیں۔

تحلی ذات :\_

اس سے مراد مکاشفہ ہے۔اس کا مبداء ذات خداوندی ہے اور بیہ صرف اساء و صفات کے واسطے سے ہی حاصل ہو تاہے۔

نخل صفات :\_

بندے کا صفات خداو ندمی ہے متصف ہونے کو قبول کر لینا بخلی صفات ہے۔

تلبيس:\_

کسی شخص کاریہ گمان کرنا کہ میں نے استقامت، تو حید اور اخلاص کا لباس پین رکھا ہے (لبذا میں اللہ کا ولی ہول) کیکن حقیقت میں وہ لباس شیطانی دھو کہ ہو۔ اے تلبیس کہتے ہیں۔ بھی بھی ایسے مدئی ولایت کے ہاتھ پر خرق عادت کا ظہور ہو جاتا ہے وہ کر امت نہیں ہوتی بلحہ اے مخاد عہ (استدراج) کہتے ہیں۔

#### https://ataunnabi.blogspot.com/--

9

توحيد :\_

الله تعالیٰ کی وحدانیت، یکنائی اور اس کے لاشریک ہونے کا تھم لگانا توحید ہے۔ توحید کے کئی ارکان اور مراتب ہیں۔ (ج)

جسم جسمانی: ـ

وہ جسم جوعالم ملک میں ہو تاہے۔

جسم جلالی:۔

اس سے مراد قبر، عظمت، کبریائی، بزرگی، بلندی اور اقتدار کی صفت ہے۔ (ح)

حجابات ظلمانی :\_

طالب اور مطلوب کے در میان حاکل پر دے۔ در اصل بیہ شہوات و لذات جیسی جسم کی ظلمتوں کا دوسر انام ہے۔ حجامات نور انی :۔

یہ بھی طالب و مطلوب کے در میان پردے ہیں لیکن ان کا تعلق محرکات باطینہ ہے۔ مثلا عقل ،سر ،روح نفی جیسے نور روح کے پردے۔ مخلا مخل ،سر ،روح نفی جیسے نور روح کے پردے۔ مخلا مخلد انس :۔

اسے مراد عالم لا ہوت ہے۔ لہ ق

حق اليقين :\_

یفین کی دہ انتاء جو واصلین کی غایت ہے اس سے مراد صدق بینی ہے اور اس کی شہادت دہ سالک دیتے ہیں جو مقامات علیا پر فائز ہوتے ہیں۔ یہ فناء فی

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

<u> https://ataunnabi.blogspot.com/-</u>

44

الله كامقام ہے۔

حقیقت محمر ہیں: \_

اس سے مراد حیات روحی اور حیات حیوی کا مصدر ہے۔ یہ اہل ایمان کے دلول کی زندگی ہے۔ حقیقت محمد بیہ خلق کی پیدائش کا سبب اور ماسوای اللّٰہ کی اصل ہے۔

(ر)

ورجات :۔

شرِ بعت (علم ظاہری) پر عمل پیراہونے کی وجہ سے انسان کوجو ثواب ملتاہے اسے در جات کما جاتا ہے۔

دار فروانی :\_

اس سے مراد وہ گھر ہے جو مقامات عالیہ پر فائز لوگوں کو ارزانی ہو تا ہے۔ اس گھر میں اللہ تعالی عار فین کی حفاظت فرما تا ہے اور کا مُنات کی نگاہوں ہے انہیں پوشیدہ رکھتاہے۔ عار فین اس گھر میں جلوہ فرما ہوں گے اور ان پر بلند و بالا گنبد ہوں گے بیران کے در جات کاصلہ ہوگا۔

رۇى :ـ

وہ علمی رازجواللہ تعالیٰ اینے کسی مخلص بندے کے دل میں ود بعت فرما تاہے۔ روح اعظم :۔

عقل اول، حقیقت محریہ، نفس واحدہ، سب سے پہلے جسے اللہ تعالیٰ نے پیدا فرمایا، خلیفہ اکبر، جو ہر نورانی جسے جو ہریت کے اعتبار سے نفس واحدہ نورانیت کے اعتبار سے نفس واحدہ نورانیت کے اعتبار سے عقل کہتے ہیں۔ اس کے لیے عالم میں مظاہر کا وجود ہے۔ اس سے عقل اول، قلم اعلیٰ، نور، نفس کلیہ اور لوح محفوظ جیسے اساء کا وجود ہے۔

روح روانی :\_

روں روہ کی ہے۔ عالم ملکوت میں نورانی ارواح کا لباس۔اے روح سیر انی بھی کہتے ہیں۔ روح سلطانی :۔

اللہ تغالیٰ کاوہ نور جواس نے دونوں عالم ، عالم لا ہوت اور عالم جروت کے در میان ارواح کو عطافر مایا کے در میان ارواح کو عطافر مایا روح سیر افی :۔

اس سے مراور و حروانی ہے جس کا تعارف پہلے گزر چکاہے۔

روح قدسی :۔

عالم لا ہوت میں نور کا لباس

ریاضت :۔

دل کو طبیعت کے نقاضوں اور اس کی خواہشات سے پاک کرنا۔ (س)

سواد الوجه في الدارين:

کلیة الله تعالی میں فنا ہو جانا۔ اس طرح کہ انسان کا مطلقا اپنا وجود نہ رہے۔ نہ ظاہر نه باطلقا اپنا وجود نہ دیے۔ نہ ظاہر نه باطناً۔ نه دنیاوی اعتبار سے اور نه اخروی اعتبار سے۔ بهی فقر حقیقی اور رجوع الی العدم ہے۔

(4)

طريقت :\_

سالٹین کی راہ جو انہیں واصل بھی کرتی ہے۔ مثلا منازل سلوک کا طے کرنااور مقامات میں ترقی کرنا۔

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

74

طفل معانی :۔

عالم لاہوت میں روح کی پہلی صورت جس صورت پر اللہ تعالیٰ نے اے پیداکیا۔اے انسان حقیقی بھی کہتے ہیں۔ (ع)

عالم اصلی :\_

وہ عالم جس میں اللہ تعالیٰ نے نور محمدی سے تمام ارواح کو بیدا فرمایا۔ اسے عالم لاہوت بھی کہتے ہیں۔ اسے عالم لاہوت بھی کہتے ہیں۔

عالم جبروت :\_

عالم لاہوت سے ارواح جس دوسرے عالم کی طرف اتریں اس دوسرے عالم کی طرف اتریں اس دوسرے عالم کو عالم جروت کہتے ہیں۔ عالم جروت دوعالموں، عالم لاہوت اور عالم ملکوت کے در میان واقع ہے۔ غالم جبروت کی وجہ تسمیہ بیہ ہے کہ اس میں احکام خداوندی کے مطابق امور سرانجام پاتے ہیں۔

عالم حقیقت :\_

یہ عالم لاہوت میں انبیاء واولیاء کا مقام ہے۔ اس کی تشریح میں ہے بھی کہا گیاہے کہ اس سے مراد محل وصال ہے جمال انسان واصل بحق ہو تاہے۔ اس کے متعلق ایک تنبیر اقول بھی ہے کہ عالم حقیقت سے مراد عالم احسان میں دخول ہے۔ اس کو عالم قربت کانام بھی دیاجا تاہے۔

عالم قربت : ـ

ا ہے عالم حقیقت بھی کہتے ہیں۔ جس کی تشریح ابھی آپ پڑھ کر آئے ہیں۔ عالم لا ہوت :۔

روحوں کا پہلا وطن جہاں وہ تخلیق ہو ئیں۔ اسی عالم میں محود فنا ہے۔ کیونکہ فانی کو اسی عالم میں قرب خداوندی حاصل ہو تا ہے۔ اس عالم تک ملائکہ

Click

74

نہیں پہنچ <u>سکتے۔</u> ال ال

ی است المیں ہے۔ عالم شہادت یا عالم اجسام واعراض۔ اسی عالم میں روحیں جسموں میں داخل ہوتی ہیں۔اس کادوسر انام عالم سفلی ہے۔

عالم الباطن :\_

دل میں ظاہر ہونے والاعلم نہ کہ ظواہر میں۔ضوفیاء کرام علیہم الرحمة کی جماعت نے اس کی کئی قسمیں بیان کی ہیں۔ مثلاً علم، حال، خواطر، یقین، اظلاص، اخلاق نفس کی معرفت، اقسام دنیا کی معرفت، توبہ کی ضرورت، توبہ کے حقائق، نوکل، زھد، انابت، فنا، علم لدنی۔

علم حقیقت :\_

اس سے مراد علم ظاہری اور باطنی کا مجموعہ ہے۔اس علم کا حصول ہر مرد اور عورت پر فرض ہے۔اسی کو علم شریعت کہتے ہیں۔

علم العرفان :\_

یہ علم دل کا چراغ ہے۔ اس کی روشنی میں انسان خبر و شر کو دیکھ سکتا ۔ ہے۔ انسان جس قدر اللہ تعالیٰ کی بادشاہی ،اس کی پیدا کر دہ کا سکت اور اس کی صفات میں غور و فکر کرتا ہے اسی قدر اس کا اشتیاق برط هتا ہے اور وہ اللہ تعالیٰ کے جمال کو منکشف دیکھنا چاہتا ہے۔ وہ اساء و صفات خداوندی میں اور زیادہ غور و تدبر کرتا ہے۔ اسے علم تفکر بھی کہتے ہیں۔

علم يقين :\_

ریہ علم عطائی ہے اور صرف اولیاء کا ملین و مقبر بین کو نصیب ہوتا۔ ہے۔ اس کا طریق الهامات ، تجلیات فتوحات ، مکشو فات اور مشاہدات ہیں۔ اس کو علم الدنی کہتے ہیں۔

Click

#### -https://ataunnabi.blogspot.com/--

MA

عين الروح: \_

میں ایسے بھی سے ہیں۔ بھی سے ہیں۔ بھیر ت کی تعریف پہلے گزر چکی ہے۔ عین الیقین :۔

یہ عطیہ ربانی ہے سے علم الیقین کے ذریعے حاصل ہو تاہے۔ (ف

فائی :۔

اس شخص کو کہتے ہیں جو حظوظ نفس کے شہود ہے فناہو گیا۔

ئقر :\_

سر ۔ یہ تصوف میں بہت بلند مقام ہے۔اس مقام پر فائزلوگ دنیاو مافیھا ہے بے نیاز ہو جاتے ہیں اور انہیں بجز اللہ تعالیٰ کے کسی کی ضرورت نہیں رہتی۔ فناء :۔۔

ہٹریت کی صفات ذمیمیہ کواللہ تعالیٰ کی ذات سے نمیں صفات سے بدل دینا۔ (ق)

قربت :\_

اساء و صفات ہے بندے کاعلم و معرفت میں منتحکم ہو جانااس طرح کہ کوئی چیزا ہے مقصود ہے دور نہ کر سکے۔ قدر میں :

وہ قوت جو ممکنات کو عدم ہے وجود میں لاتی ہے۔اسے صفت ربوبیت بھی کہتے ہیں۔

(V)

التحسوة العصرييه: \_ \_

(لباس عضری)اس ہے مراد نور کا لباس ہے جوروحوں کو عالم الملک

میں عطاہواہے۔

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

كثر: ـ

ذات احدیت جو غیب کے پر دول میں چھپی تھی۔

محویت :۔

بندے کااللہ کی ذات کے علاوہ ہر وجود سے لا تعلق ہو جانا۔

مشاہرہ :۔

دل کی آنکھ ہے حق کود کھنا۔

معرفت : ـ

یہ ولی اللہ کی صفت ہے جو حق سبحانہ تعالیٰ کو اس کے اساء صفات سے
پیچانتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ اس کے معاملات میں سپچائی پیدا کر دیتا ہے۔ اور اس کو
اخلاق ر ذیلہ اور اس کی آفات سے پاک وصاف کر دیتا ہے۔ اس تزکیہ کے بعد وہ
اللہ تعالیٰ کا ہو کر رہ جا تا ہے وہ ''سر'' میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ مناجات کر تاہے اور
یہاں اس کی حاضری دائمی صورت اختیار کر جاتی ہے۔ ایسے میں وہ حق کا ترجمان
میں جاتا ہے۔ اس کے اسر ار قدرت کو بیان کر تاہے۔ اور تھر فات کے بارے گفتگو
۔ کر تا ہے۔ معرفت کے حامل شخص کو عارف کہتے ہیں۔

تقام :\_

اس سے مراد بندے کاوہ مرتبہ ہے جووہ توبہ، زھد، صبر و توکل جیسی عبادات، ریاضات اور مجاہدات کے ذریعے بارگاہ خداوندی میں حاصل کرتا ہے۔ جب تک وہ ایک مقام کے احکام پر پورانہیں اتر تا دوسر ہے مقام کی طرف ترقی نہیں کرسکتا۔ نہیں کرسکتا۔

مكاشفير: ـ

اتصال یا تعلق باللہ کانام مکاشفہ ہے۔ مکاشفہ سے چھپے رازعیاں ہوجاتے ہیں اور انسان باطن کی آنگھ ہے ہیں۔ کچھ دیکھنے لگتاہے۔

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

۵+

(U)

ئفس اماره :\_

جو نفس بشری شھوانی طبیعت کے تقاضوں کا مطیع و فرمانبر دار ہو نفس امارہ کہلا تاہے۔نفس امارہ اوامر ونواہی کی کچھ پرواہ نہیں کر تااور لذات نفسانی میں منہمک رہتا۔ہے۔

لفس مطمئنه :\_

ایبانفس جسے حق ہے سکون حاصل ہواوروہ طمانیت کی کیفیت پاچکاہو۔ نفس مطھمیہ:۔

ابیا نفس الهام خداوندی ہے بھلائی کے کام کرتا ہے۔ لیکن ہقاضا طبیعت اس سے برے کام بھی ہوجاتے ہیں۔

نمایت :\_

روح کااس صفاء کی طرف رجوع جوائے تعلق بالجید سے پہلے حاصل تھی۔ نور فندسی:۔ وہ نور جس کا فیض عالم ملکوت اور عالم جبروت کو پیجتاہے۔

وحد :\_

حق کے راز کو پیا کر روح کا خشوع اختیار کرنا۔ یہ بھی کہا گیاہے کہ جب انسان ذکر کی حلاوت محسوس کر تاہے تواس کے دل میں عشق کی جنگار کی بھو ک انسان ذکر کی حلاوت محسوس کر سکتا اور صبط کے باوجود بھی کسی نہ کسی رنگ میں اظہار ہو جا تاہے۔اظہار کی کیفیت وجدہ۔

وجود :\_

سلطان حقیقت کے غلبے کے وقت بیٹریت کا فناوجود ہے۔

Https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

وصال : ـ

' اتصال بالحق کا دوسر انام ہے وصال مخلوق سے انقطع کی قدر ہو تا ہے۔ اور نجلی پڑتی ہے تو ادنی وصال دل کی آنکھ سے مشاہدہ ہے۔ جب تجاب اٹھ جا تا ہے اور بجلی پڑتی ہے تو سالک کواس وقت واصل کما جا تا ہے ۔

سالک کواس وقت واصل کما جا تا ہے ۔

(کی)

يقين :\_

شک کاازالہ۔اس کی تین قشمیں ہیں۔علم الیقین ،عین الیقین اور حق الیقین۔ حواشی

" ابنی کتاب میں شخ عبدالقادر کے ایک ارشاد کا حصہ ہے (الاساء العظیم للطریق الی اللہ) انشاء اس پر شخقیق عنقریب منظرعام پر آر ہی ہے۔

صفہ چبوترے کو کہتے ہیں۔ پچھ غریب صحابہ مسجد نبوی میں بنے ہوئے صفہ (چبوتر ہے) پر بیٹھ کر تعلیم حاصل کرتے اور مسجد میں ہی رہتے۔ انہیں لوگوں کو اہل صفہ کہا جاتا ہے۔اسلامی تعلیمات کابہت ساحصہ انہیں کے ذریعے روایت ہوا۔ (ظفر)

## مؤلف رحمة الله عليه كالكھا ہوا مقدمه

تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں جو قادر ، علیم ، بھیر ، حلیم ، وہاب ، ر حمٰن ور حیم ہے۔وہ ساری کا ئنات کا پرور د گار ہے۔اسی ذات اقد س نے اپنے نبی ۔ کریم پر قرآن جیسی عظیم اور پر حکمت کراب نازل فرما ٹی ہے۔اس کتاب میں دین قویم اور صراط منتقیم ہے۔

یے حدویے حیاب صلاۃ وسلام ہول خاتم رسالت، ھادی برحق ، صاحب عزت وتنكريم ، صادق وامين ذات اقدس پرجو نبي امي ، عربي الاصل ہيں اور عرب و مجم کی طرف بہترین کتاب لانے والے ہیں۔ جن کااسم گرامی محمہ ہے اور صلاۃ و سلام ہوں آپ کی ال اطہار پر اور عظمت کر دار کے مالک فخر انسانیت

حمدوصلاۃ کے بعد (عرض ہے) کہ:۔ علم ایک عالی مرتبت، قابل فخر، نفع اندوز اور بزرگ ترین دولت ہے۔ اس دولت کے ذریعے انسان رب العالمین تک پہنچتا ہے اور انبیاء مرسلین صلوۃ سلی الله وسلامه سيهم كي تصديق كرتاب\_

الله تعالیٰ نے اپنے قضل و کرم سے بندگان خدا کی ہدایت ورہنمائی کیلئے جن برگزیدہ اشحاص کو منتخب فرمایاان میں علماء کرام کو خصوصیت حاصل ہے۔ بیہ لوگ انسانیت کے سر خیل اور ہادیان عالم کے چنیدہ ہیں۔ علاء انبیاء کرام کے وارث اور نائب ہیں۔وہ مسلمانوں کے آ قاد مولا ہیں۔رب قددس کاار شادیا ک ہے۔

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

30

ثُمَّ أَوُرَثُنَا الْكَتَابَ الَّذِينَ اصنطَفَيْنَا مِنْ عِبَادَنَا فَمِنْهُمُ طَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمُ مُقْتَصِدٌ وِمِنْهُمُ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ (فاطر:3632/35)

'' پھر ہم نے وارث بہایاس کتاب کاان کو جنہیں ہم نے چن لیا تھا اپنے بندول سے پس بعض ان میں سے اپنے نفس پر ظلم کر نے والے ہیں اور بعض در میانہ رو ہیں اور بعض سبقت لے جانے والے ہیں نیکیوں میں '' حضور علی نیکیوں میں '' حضور علی کاار شاد گرامی ہے :

"العُلَمَاءُ وَرِقَةُ الْمَانَبِيَاءِ بِالْعِلْمَ يُحِبُّهُمُ أَهُلُ السَّمَاءِ وَتَسنَتَغُفِرُ لَهُمُ الْمَعْ الْمَدِينَانِ فِي الْبَحرِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ" فَي الْبَحرِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ" علم على انبياء كي وارث بيل آسان والي ان سے محبت كرتے بين اور سمندركي مجھليال قيامت تك ان كے ليے دعائے مغفرت كرتى ربين گي" حضور اكرم عَلَيْكُ كااور ارشاد ميارك ہے :

يَبُعَثُ اللّٰهُ الْعِبَادَ يَوُمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ يُمَيِّرُ الْعُلَمَاءَ فَيَقُولُ اللّٰهُ تَعَالَىٰ يَامَعُشَرَ الْعُلَمَاءِ إِنِى لَمُ أَضَعُ فَيَكُمُ اللّٰهُ تَعَالَىٰ يَامَعُشَرَ الْعُلَمَاءِ إِنِى لَمُ أَضَعُهُ فِيكُمُ اللّٰهِ عَلَمِى فِيكُمُ ولَمُ أَضَعُهُ فِيكُمُ لِيَا لِعِلْمِى بِكُمُ ولَمُ أَضَعُهُ فِيكُمُ لِلْمَا لِيَاعَدَ بَكُمُ لَا اللّٰهِ الْعَلَيْفُولُ اللّٰهِ الْعَلَيْمُ الْمَاعِثُ فَقَدُ عَفَرُتَ لَكُمُ لَا اللهِ اللهِ الْمُثَلِقُ فَقَدُ عَفَرُتَ لَكُمُ لَا اللهِ اللهُ الل

#### <del>https://ataunn</del>abi:blogspot.com/

00

تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں جس نے جنت کو عابدوں کے لیے انعام کی جگہ بنایااور عار فول کے لیے قربت کا محل۔ اس (تمہیر) کے بعد ابتداء میں جب اللہ تعالیٰ نے اپنے نور جمال سے جہا

محمد علیستے کو پیدا فرمایا جیسا کہ حدیث قدی ہے :

خَلَقُتُ مُحَمدًا أَوَّلُا مِنْ نُوْرِ وَجُهِى لَكَ "مِين نِے سب سے پہلے اپنی ذات کے نور سے محمد علیات کو پیراکیا"

اَوَّلُ مَا خَلَقَ الله رُوحِيُ وَاَوَّلُ مَا خَلَقَ اللهُ نُورِيُ وَاَوَّلُ مَا خَلَقَ اللهُ نُورِيُ وَاَوَّلُ مَا خَلَقَ اللهُ وَاوَّلُ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ وَاَوَّلُ مَا خَلَقَ اللهُ اللهُ الْقَلَمَ وَاَوَّلُ مَا خَلَقَ اللهُ اللهُ الْعَقُلَ مَا خَلَقَ اللهُ اللهُ الْعَقُلَ مِنْ اللهُ اللهُولِمُ اللهُ اللهُ

"سب سے پہلے اللہ تعالیٰ نے میری روح کو بیدا فرمایا۔
سب سے پہلے اللہ تعالیٰ نے میر سے نور کو پیدا فرمایا۔ سب
سے پہلے اللہ تعالیٰ نے قلم کو پیدا فرمایا۔ سب سے پہلے اللہ تعالیٰ نے عقل کو پیدا فرمایا"
تعالیٰ نے عقل کو پیدا فرمایا"

ان تمام چیزوں کا مصداق ایک ہی ہے۔ لینی سب سے پہلے اللہ تعالیٰ نے حقیقت محمد یہ کویمدافر مایا۔

اسے نور کما گیاہے اس لیے کہ میہ ظلمانیت جلالیت سے پاک ہے۔ جیسا کہ رب قدوس کاار شاویے :

> قَدُ جَاءَ كُمُ مِنَ اللَّهِ نُورٌ قَ كِتَابٌ مُبِينٌ (المائده: 15) "بيتك تشريف لايا ہے تمهارے پاس اللّٰدى طرف سے ايك نور اور ايك كتاب ظاہر كرنے والى"

حقیقت محدید کو عقل کہا گیاہے کیونکہ وہ تمام کلیات کاادراک رکھتی ہے۔
اسے قلم کہا گیاہے کیونکہ ریہ علم کی منتقلی کا سبب ہے۔ جس طرح عالم مسلم میں قلم انتقال علم کا سبب ہے۔ پس روح محدی ان تمام چیزوں کا خلاصہ محروفات میں قلم انتقال علم کا سبب ہے۔ پس روح محدی ان تمام چیزوں کا خلاصہ

#### Thttps://ataunnabi.blogspot.com/==

ہے کا کنات کی ابتداء اور اصل ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ کے کاار شاد ہے۔ اَنَامِنَ اللَّهِ وَالمُقُمِنُونَ مِنِی فَی "میں اللہ ہے ہول اور مؤمن مجھ سے ہیں"

عالم لاہوت میں تمام ارواح نور محمدی سے بہترین اعتدال پر پیداہو ئیں عالم لاہوت میں اسی کانام حجلۃ الانس ہے اور یمی عالم انسان کاوطن اصلی ہے۔

جب ذات محمدی کی تخلیق بر جار ہزار سال کا عرصہ بیت گیا تواللہ تعالیٰ جب ذات محمدی کی تخلیق بر جار ہزار سال کا عرصہ بیت گیا تواللہ تعالیٰ

نے نور پاک مصطفیٰ علی ہے۔ عرش اور دوسری تمام کلیات کو پیدا فرمایا اور اس کے بعد ارواج کو بیدا فرمایا اور اس کے بعد ارواج کو عالم اسفل کی طرف لوٹا دیا۔ اور اس عالم میں بیررو حیں جسموں میں

منتقل ہو گئیں جیساار شادباری تعالیٰ ہے۔

شُمَّ رَدَدُنَاهُ أَسِفُلَ سِنَافِلِيْنَ (النَّنِ 5)

" پھر ہم نے لوٹادیا اس کو بست ترین حالت کی طرف"

یعنی پہلے اسے عالم لا ہوت سے عالم جبروت کی طرف لوٹا یا اور اسے

یمال دونوں حرموں کے درمیان جروت کے نور سے ایک لباس پہنایا۔ اس

لباس کانام روح سلطانی ہے۔ پھر روح کواس لباس کے ساتھ عالم ملکوت کی طرف

لوٹایا اور یہاں اے نور ملکوت کا لباس پہنا دیا گیا۔ اس کانام روح روانی ہے۔ اس

کے بعد روح عالم الملک کولوئی۔الملک کے نور کا لباس بہنااور روح جسمانی کا نام بایا۔اس عالم میں اجساد تخلیق ہوئے جیسا کہ ارشاد خداو ندی ہے۔

مِنها خَلَقُنَاكُم (طُمَ :55)

"ای زمین ہے ہم نے تنہیں پیدا کیا"

روح بحتم ایزدی اجساد میں داخل ہوئی۔ رب قدوس کاار شادہے۔

وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي (الْحِر: 29)

"اور پھونک دی اس میں اینے فضل سے روح"

پس جب اجساد ہے روحوں کا تعلق قائم ہو گیا تووہ وعد ہُ الست کو بھول

سنیں جو وعدہ انہوں نے اپنے رب سے عالم ارواح میں کیا تھااور کہا تھا کہ ہال تو

4

#### https://ataunnabi.blogspot.com/~

ہمار ارب ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ اس کی حکایت بیان کرتے ہوئے فرما تاہے۔ اَلَسنَتُ بِرَبِّكُمُ لِـُ (الاعراف: 172) "كيامين تهين مول تهمارارب؟"

یں وہ نسیان کی وجہ ہے تہیں کی ہو کررہ تئیں اور ایپنے وطن اصلی کو نہ لوتیں۔ انٹد جو کہ بے حدر حم فرمانے والا اور انسان کا حاجت روا ہے اسے اپنی

مخلوق پررحم آگیااوراس نے اپنی جناب ہے آیک کتاب نازل کی تاکہ اسے پڑھ کر

انسان کووطن اصلی یاد آجائے۔جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

وَدُكُرُ هُمُ بِأَيَّامِ اللَّهِ (الراثيم:5) ''اور باد د لاؤاشیں اللہ کے دن''

یعنی وه دن جب وه واصل محق تنصه نبوت ورسالت کا ایک طویل سلسلہ جل نکلابہت سارے انبیاء ، رسل اور کتابیں اینے اینے وفت پر آئیں تمام انبیاء ور سل کی بعثت اور تمام کتابوں کے نزول کی غرض وغابیت ایک ہی تھی کہ نبی آدم کی روح کو وطن اصلی باد آجائے۔ مگر بہت کم لوگول کو وہ وطن باد آیا۔ معدودے چندرو حیں تھیں جنہیں اس دنیامیں رہ کریہا شتیاق بیدا ہوا کہ وہ وطن اصلی کولوٹ جائیں اور اینے رب سے ملا قات کریں۔ نبوت ور سالت کا پیہ سلسلہ روح اعظم خاتم الانبياء حضرت محمد مصطفیٰ علیہ پر اختیام پذیر ہوا۔ آپ کسی ایک دوریا ایک خطے کے نبی تہیں تھے۔ بوری انسانیت کے بخت خفتہ کوبیدار کرنے کے لیے تشریف لائے اور ہر علاقے کے لوگول کو خواب غفلت سے جگانا آپ کا

منصب قراریایا آپ کو تھم دیا گیا کہ دلوں کو بھیرت کا نور دیں اور روحول کے سامنے تنے برووں کو منکشف کریں جیسا کہ رب قدوس کاار شاد ہے۔

> قُلُ هُذِم سَبِيُلِي أَدُ عُو اِلْي اللَّهِ عَلَى بَصِيدُوٓ أَنَاؤَمَنُ اتَّبَعَنِىُ (يوسفَ:108)

'' آپ فرماد یجیئے بیہ میر اراسٹیئے ہے میں توبلا تا ہوں صرف اللہ کی طرف۔ واضح دلیل پر ہوں میں اور (وہ بھی) جو میری

پیروی کرتے ہیں"

بیروں وسے ہیں۔ بھر ت روح کی آنکھ ہے جواولیاء کے لیے مقام جان میں کھلتی ہے۔ یہ آنکھ ظاہری علم سے وانہیں ہوتی اس کے لیے عالم لدنی جا ہیے جوباطن سے تعلق رکھتا ہے۔ رب قدوس کاار شادہے۔

> وَعَلَّمُنَاهُ مِنُ لَّدُنَّا عِلْمًا (الكف :65) "اور جم نے سکھایا تھا اسے اسپے یاسے (خاص) علم"

اور ہم نے متھایا تھا سے اپنے یا ک سے رحال کی ہے۔ انسان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اہل بھیریت کی بیر آنکھ کسی ولی صاحب الم لامیں میں سے اخر میں شرکامل کرنی لغے ماصل کر سر

تلقین عالم لاہوت سے باخبر مرشد کامل کے ذریغے حاصل کرے۔ اے بھائیو! ہوش میں آؤاور توبہ کر کے اپنے رب کی بخش کی طرف دوڑو۔اس راہ سلوک میں داخل ہو جاؤاور روحانی قافلوں کے ساتھ اپنے رب کی طرف لوٹ جاؤ۔ قریب ہے کہ راستہ منقطع ہو جائے اور کوئی ہم سفر نہ رہے۔یاد

ر کھو! ہم اس نمینی دنیا کو بسانے نہیں آئے ہمیں اس خرابات سے آخر کوج کرنا ہے۔ دوستو! ہمیں خواہشات نفس کی پیروی نہیں کرنی جاہیے۔ دیکھو! تمہارے نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام تمہارے لیے چیثم براہ ہیں۔ حضور علیہ نے فرمایا :

بیہ میں لیا جل اُمَّتِی الَّذِینَ فی آخرِ الزَّسَانِ کے "میں اپنی امت کے ان لوگوں کے لیے عملین ہوں جو آخری "میں اپنی امت کے ان لوگوں کے لیے عملین ہوں جو آخری

زمانہ میں ہوں گے"

جوعلم ہمیں بارگاہ خداوندی سے عطافرمایا گیاہے اس کی دو قسمیں ہیں۔ علم ظاہر اور علم باطن لیعنی شریعت اور معرونت شریعت کا تھم ظاہر پر لا گو ہو تا ہے اور معرفت کا تھم باطن پر۔ان دونوں علوم کونازل کرنے کا مقصد علم حقیقت کویانا ہے۔اللہ تعالیٰ کاارشاد گرامی ہے۔

مَرَجَ الْبَحُرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ بَيُنَهُمَا بَرُزَحُ لِلْاِينُغِيَانِ (الرحار،:19-20)

"اس نے روال کیا ہے دونوں دریاؤں کوجو آپس میں مل رہے

#### -https://ataunnabi.blogspot.com/~

4

ہیں۔ان کے در میان آڑہ آپس میں گڈنڈ نہیں ہوتے'' صرف علم ظاہری سے علم حقیقت تک رسائی نہیں ہو سکتی۔اور نہ ہی مقصود آسکتا ہے کامل عبادت کے لیے علم ظاہری اور علم باطنی کی مخصیل ضروری ہے۔ جیساکہ اللہ تعالیٰ کاار شادگرامی ہے۔

وَمَا خُلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ أَلَّا لِيَعْبُدُونِ (زاريات: 56) ^ "اور شيس پيدا فرمايا ميس شنے جن وانس کو مگر اس ليے که وہ ميري عبادت کريس"

"میری عبادت کریں" سے مراد بیہ ہے کہ میری معرفت حاصل کریں کیونکہ معرفت کے بغیر عبادت ممکن ہی نہیں۔

الْخُلُقَ لِكَى أَعُرُفَ <sup>9</sup> "ميں ايك جھيا ہو آخر انہ تھا۔ ميں نے جاہا كہ پھيانا جاؤل سوميں

نے مخلوق کو بیدا کیا کہ میری معرفت حاصل ہو جائے'' جب اللّٰہ تعالیٰ نے خود ہی بتادیا کہ تخلیق آدم کی وجہ معرفت خداو ندی

ہے تو پھرانسان پرلازم ہے کہ وہ معرفت حاصل کرے۔

معرفت کی دو قتمیں ہیں۔ معرفت صفات اور معرفت ذات معرفت صفات دارین میں جسم کیلئے خیر و فضل ہے اور معرفت ذات آخرت میں روح قدسی کے لیے نعمت ٹاہت ہوتی ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

وَأَيَّدُنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ (البقره: 87)
"اور ہم نے تقویت دی السے روح القدس سے"
عار فین روح القدس سے مؤید ہوتے ہیں۔

#### <del>"https://ataunnabi.blogspot.com/</del>

معرفت کی یہ دونوں فتمیں صرف اس وقت حاصل ہوسکتی ہیں کہ انسان دونوں علم، علم ظاہر اور علم ہاطن کو حاصل کرے۔ حضور علی کاار شادگرامی ہے۔
الْعِلْمُ عِلْمَانِ ، عِلْمٌ بِاللِّسَانِ وَذَالِكَ حُجَّةُ اللَّهِ تَعَالَىٰ عَلٰی اِبْنِ آدَمَ وَعِلْمٌ بِالْجَنَانِ فَذَالِكَ الْعِلْمُ النَّافِعُ لَٰ عَلٰی اِبْنِ آدَمَ وَعِلْمٌ بِالْجَنَانِ فَذَالِكَ الْعِلْمُ النَّافِعُ لَٰ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللللِهُ الللللِّهُ الللللِّهُ ا

ہے۔ روح اس علم کے سب سے پہلے انسان کو علم شریعت کی ضرورت ہے۔ روح اس علم کے ساتھ جوارح کے کسب کو حاصل کرتی ہے۔ جوارح کاکسب درجات ہیں (تواب) اس کے بعد اسے علم باطن کی ضرورت پرتی ہے اور اس علم کے ذریعے روح علم معرفت میں معرفت میں معرفت خداوندی کے کسب کو حاصل کرتی ہے۔ علم معرفت کے حصول کا آیک ہی ذریعہ ہے کہ انسان ان رسوم کو ترک کر دے جو شریعت اور طریقت کے خالف ہیں اور نمود و نمائش سے چتے ہوئے صرف اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لیے نفسانی اور روحانی ریاضتوں کو قبول کر لے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشادگرامی ہے۔

فَمَنُ كَانَ يَرُجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعُمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا فَمَنُ كَانَ يَرُجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعُمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرُكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أحداً (الكف 110) "بي جو شخص امير ركمتا ہے اپنے رب سے ملنے كی تواسے جاہے كہ وہ نیک عمل كرے اور نہ شریک كرے اپنے رب جاہدے كہ وہ نیک عمل كرے اور نہ شریک كرے اپنے رب

کی عبادت میں کسی کو"

عالم معرفت یعنی عالم لاہوت انسان کا اصلی وطن ہے جیسا کہ پہلے ذکر ہو چکا ہے۔ اس عالم میں روح قدسی کی بہترین اعتدال پر تخلیق ہوئی۔ ہو چکا ہے۔ اس عالم میں روح قدسی سے مراد انسان حقیقی ہے۔ انسان حقیقی کا اظہار صرف اسی وقت ہوتا ہے جب توبہ کی جائے اور تلقین پر عمل کیا جائے۔

Click

کلمہ لاالہ الااللہ کالزوم انسان حقیقی کے وجود کو ظاہر کر سکتاہے بیٹر طبیکہ یہ ذبان سے ، پھر حیات قلبی سے اور پھر لسان جنان سے کیا جائے۔ انسان حقیقی یاروح قدسی کادوسر انام طفل معانی ہے۔ کیونکہ اس کا تعلق قدسی معنویات سے ہے۔ اسے طفل کہنے کی گئی وجوہات ہیں۔

1۔ پہلی وجہ توبیہ ہے کہ روح قدی قلب سے تولد ہوتی ہے جس طرح بچہ مال کے ببیٹ سے بپیدا ہو تاہے۔مال کی طرح اس کی پرورش قلب کرتا ہے۔ پھرنچے کی طرح روح قدسی پرورش پاتی ہے حتی کہ بلوغت کی عمر کو پہنچ جاتی ہے۔

3۔ جس طرح مجد گناہ کی آلائشوں سے پاک ہو تاہے اسی طرح روح قد سی بھی گناہ ،شرک غفلت اور جسمانیت سے پاک ہوتی ہے۔

4۔ جس طرح بچہ پاکیزہ صورت ہے اس طرح روح قدسی بھی پاکیزہ صورت ہے۔ کی وجہ ہے کہ خواب میں ملا تکہ یا دوسری پاک چیزیں پچے ک مثالی صورت میں نظر آتی ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے ابنائے جنت کو طفولیت کے وصف سے متصف فرمایا ہے جیساکہ ارشاد گرامی ہے۔

> یَطُونُ عَلَیْهِمُ وِلُدَانٌ مُخلَدُونَ (الواقعہ: 17) "گردش کرتے ہول گے ان کے اردگردنو خیز لڑکے جو ہمیشہ ایک جیسے رہیں گے"

غِلْمَانُ لَهُمُ كَأَنَّهُمُ لُو لُو مَكُنُونٌ (طور: 24) "ان كے غلام (بیخ) (ابیع حسن کے باعث) یوں معلوم مول کے گویاوہ چھنے موتی ہیں"

روح قدى كوبيرنام لطافت اور نظافت كى وجهسے ديا گياہے۔

یہ اطلاق مجازی ہے اور اس کی وجہ رہیہ ہے کہ اس کا تعلق بدن ہے ہے اور یہ انسان کے ساتھ صورت میں مماثلت رکھتا ہے۔اب روح قدسی کا طفل معانی پر اطلاق اس بنا پر ہے کہ ہے میں ملاحت ہوتی ہے۔ بیہ اطلاق صغر سنی کی وجہ ہے نہیں ہے۔اور اس اطلاق کی دوسری وجہ بیہ بھی ہو سکتی ہے شروع میں روح قدسی کی صورت اس سے ملتی ہے۔ ببر حال روح قدسی یا طفل معانی انسان حقیقی ہے۔ کیونکہ اے اللہ تعالیٰ کے ساتھ انسیت حاصل ہے۔ جسم اور جسمانی طفل معانی کے محرم نہیں ہیں۔ جیسا کہ حضور علیہ کا

ار شاد گرامی ہے۔

لِيُ مَعَ اللَّهِ وَقُتُ لَا يَسنَعُ فِيُهِ مَلَكٌ مَقَرَّبٌ وَلَا نَبِيٌّ

"بارگاه خداوندی میں مجھے ایک ایساوفت بھی حاصل ہو تاہے کہ جس میں نہ توکسی مقرب فرشتے کی گنجائش ہوتی ہے اور نہ

نبی مر سل سے مراد نبی کریم علیہ کی بٹریتِ اور مقرب فرشتے سے مراد حضور علی کی روحانیت جو که نور جروت سے تخلیق ہوئی ہے۔ جیسے فرشتے نور جروت ہے ہیں اس لیے رپہ فرشتے نور لا ہوت میں داخل نہیں ہو سکتے۔رسول کریم علی نے فرمایا:

> حُكِرًا الله انَّ لِلهِ جَنَّةُ لَا فِيهَا حُورٌ وَلَا قُصُورٌ وَلَا جَنَانُ وَلَا عَسِنُلٌ وَلَا لَبَنَّ بَلُ يُنْظَرُ اللَّي وَجُهِ اللَّهِ تَعَالَى ''بیٹک اللہ تعالیٰ کے ہاں ایک الیی جنت بھی ہے جس میں نہ تو حور و قصور ہیں اور نہ باغ وبہار نہ شد (کی نہریں ہیں)اور نہ دودھ (کے جشمے) وہاں صرف دیداراللی کی دولت ہے" الله تعالیٰ کاارشاد کرای ہے:

> > Click

#### https://ataunnabi.blogspot.com/-

44

و کھو ہو کہ کو مکند ناصبر کہ المی ربیھا ناظر کہ اور این ربیک در کی چرے اس روز تروتازہ ہوں کے اور این رب کے (انوار جمال) کی طرف دیکھ رہے ہوں گے "

(انوار جمال) کی طرف دیکھ رہے ہوں گے "
حضور علیہ نے ارشاد فرمایا:

سمَتَرَوُنَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرَوُنَ الْقَمَرَ لَيُلَةَ الْبَدُرِ <sup>ال</sup>ِ "عقریب تم اپنے رب کواسی طرح (عیاں) ویکھو گے جس طرح چودھویں رات کے اس چاند کودیکھ رہے ہو" اگر فرشتہ اور جسمانیت اس عالم میں داخل ہوں تو جل جائیں جیسا کہ حدیث قدسی میں اللہ تعالیٰ کاارشادگر امی ہے۔

لَوْكَشَنَفَتُ سُنُبُحَاتُ وَجُهِتَى جَلَالِيُ لَاحَتَرَقَ كُلُّ مَا مَدَّ بَصِرَى اللَّهِ اللَّهِ المُتَرَقَ كُلُّ مَا مَدَّ بَصِرَى اللَّ

اس طرح حضرت جريل عليه إلى الم نفرايا: لَوُدَنُونَ ثُاذُمُكَةً لَإِحْدَرَقُتُ اللهِ

"اگر میں انگلی کے پورنے کے برابر بھی آگے بوھوں گا تو جل حاؤل گا"

یہ کتاب کلمہ لاالہ الااللہ محمد رسول اللہ کے حروف کے عدد کے برابر چوہیس فصلوں پر مشتمل ہے۔ رات دن کی بھی چوہیس گھڑیاں ہیں۔اس مناسبت سے کتاب کی فصلیں بھی چوہیس ہیں۔

### حواشي

الاولؤد : كماب العلم بباب الحد على طلب العلم 3641 حضرت الدورواء رضى الله عند سے الله ولؤد : كماب العلم 141 حضرت الدورواء رضى الله عنایت کو فرماتے الى طرح كى ايك اور حديث ہے جس كاتر جمد بدہے ۔ ميں نے رسول الله عنایت کو فرماتے رسناجو علم كى تلاش ميں كسى راہ پر نكل كھڑ اہوا الله نے اسے جنت كے راستے پر گامزن كر ديا۔ فرشتے طالب علم كے ليے اپنے نورانی پر پھھاد ہے ہیں۔ عالم كے ليے آسانوں اور زمین دیا۔ فرشتے طالب علم كے ليے اپنے نورانی پر پھھاد ہے ہیں۔ عالم كے ليے آسانوں اور زمین

### <del>""https://ataunnabi.blogspot.com/--</del>

41

کی ساری مخلوق استغفار کرتی ہے اور سمندر کے پیٹ میں مجھلیاں بھی اس کیلئے دعائے مغفرت کرتی ہیں۔ عالم کو عابد پر فضیلت ایسے ہی ہے جیسے چودھویں رات میں جاند ستاروں کے در میان۔علاء انبیاء کے وارث ہیں۔وہ در هم ودینار نہیں چھوڑتے وہ ور اشت میں علم چھوڑ کر جاتے ہیں۔جس نے علم حاصل کیااس نے بہت پچھ لے لیا۔ ویلی فی الفردوس 4209 براءین عازب رضی الله عنه سے مروی ہے مناوی فیض الباری جلد چہارم صفحہ 384 پر لکھتے ہیں کہ علاء انبیاء کے دارث ہیں کیونکہ میراث قریب ترین لوگوں کو منتقل ہوتی ہے دین نسب کے اعتبار سے سب سے قریبی وہ علماء کرام ہیں جنہوں نے دنیا ہے اعراض پر تااور آخرت کی طرف توجہ مبذول رکھی۔وہ امت میں انبیاء کابدل ہیں۔ یہ لوگ علم وعمل دو بھلا ئیوں ہے فیض باب ہوئے اور انہوں نے دو قضیلتیں حاصل كيس يعنى كمال اور يحكيل." يحب اهل السيماء" ساكنان آسان يعنى فرشتے وتسيتغفر لهم الحيتان ان كے ليے مجھليال استغفار كرتى ہيں۔ كيونكه جب انبياء كرام كى وراثت عاصل کر کے وہ لوگوں کی تعلیم کا فریضہ سر انجام دینے کے لیے مقرر ہوئے۔ تواس احسان اور تبلیغ کے صلے میں اللہ تعالیٰ نے تمام مخلوق کو استغفار کابذر بعیہ الهام تھم دے دیا ۔ زمخشری فرماتے ہیں کہ بیہ حدیث فضیلت علم پر دلیل ہے اور اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ وہ مقام جہاں علم طلب کیا جاتا ہو وہ دوسری جگہ ہے نمایاں اور خصوصی یر کتوں کی مستحق ہے اور جو لوگ اس نعمت سے مستقیض ہوتے ہیں وہ دوسرے ہم جنہوں بر کتوں کی مستحق ہے اور جو لوگ اس نعمت سے مستقیض ہوتے ہیں وہ دوسرے ہم جنہوں ہے کہیں زیادہ برتر ہوتے ہیں۔ میہ نتمت تمام نعمتوں ہے بروی اور اھم ہے کیونکہ میہ انبیاء کے فرائض منصبی کی جیکیل کیلئے ہے۔واللہ اعلم التر غیب والترهیب میں منذری حضرت الى المامه كے حوالے بے روایت كرتے ہیں كه رسول الله علی في فرمایا۔ ایک عالم اور عابد كولايا جائے گا۔عابدے كها جائے گاكہ جنت ميں داخل ہو جائے اور عالم كو كها جائے گاكہ ذر! تھر جائے تاکہ لوگوں کی شفاعت کریں علامہ اصغمانی اور دوسرے محد ثین کے حوالے ہے بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اس حدیث کا مفہوم میہ ہے کہ علماء ہے محبت اور ان کے طریقے پر چلنا کامیابی کا سب ہے۔اللہ تعالیٰ علماء کو اجازت دے گا کہ وہ اپنے پہندیدہ لوگوں کی شفاعت کریں۔واللہ اعلم

Click

ان الفاظ کے ساتھ یہ حدیث ہمیں نہیں ملی۔ کتالی " تنزیہ الشریفہ" جلد اول صفحہ 37 کر آ کر آ خضرت ابو ہر برہ رضی اللہ عنہ ہے اسی مفہوم کی آیک دوسر می حدیث روایت کرتے ہیں کہ (اللہ نے مجھے آیئے نورے پیدافرمایا .....)

سنن انی داؤد کتاب السند باب القدر عدیث نمبر 4700 حضرت عباده ن الصامت بروایت کی گئی ہے کہ بیس نے حضور عبایشہ کوید فرمائے سنا کہ سب سے پہلے اللہ تحالیٰ نے قلم کو پیدا کیا اور فرمایا لکھ نو قلم نے عرض کی موٹی کیا لکھوں۔ تو اللہ نے فرمایا قیام قیامت سک ہر چیز کی تقدیر لکھ دیاس سے پہلی عدیث کی تخریج کھی دیجھے۔ بخض حفاظ فرمائے ہیں کہ یہ الفاظ کس مر فوع حدیث سے روایت نہیں کیے گئے۔ لیکن کتب و سنت سے خامت ہے کہ مؤمنین بعض بعض سے ہیں۔ حدیث میں ہوں "کتب و سنت سے خامت ہے کہ مؤمنین بعض بعض سے ہیں۔ حدیث میں ان سے ہوں" حضور علیا گئی نے اشعر کی قبیلہ کے لوگوں کو فرمایا کہ "دہ مجھ سے ہیں اور میں ان سے ہوں" حضرت حسین رضی اللہ حضرت علی رضی اللہ عنہ ہے اور میں اس سے ہوں" ویلمی سے بالااستاد روایت ہے جے دہ عبداللہ تن جداد سے معرعاروایت کرتے ہیں" میں اللہ عزوجل سے ہوں اور مومن مجھ سے ہیں اور مومن مجھ سے ہیں اللہ عزوجل سے ہوں اور مومن مجھ سے ہیں اللہ عزوجل سے ہوں اور مومن مجھ سے ہیں اللہ عزوجل سے ہوں اور مومن مجھ سے ہیں اللہ عزوجل سے ہوں اور مومن ہی سے ہیں اللہ عزوجل سے ہوں اور مومن ہی سے ہیں ہیں جس نے آسی مؤمن کو اذیت دی اس نے مجھ کو اذیت دی (القاصد الحسد سے ہیں ہیں جس نے آسی مؤمن کو اذیت دی اس نے جھے کو اذیت دی (القاصد الحسد الحسد اللہ مار ادا امر طوعہ 119 تنزیہ الشراید نے 2010 می اللہ طوعہ 119 تنزیہ الشراید نے 2010 میں اللہ عنوب اللہ طوعہ 119 تنزیہ الشراید نے 2010 میں اللہ طوعہ 119 تنزیہ الشراید نے 2010 میں اللہ طوعہ 190 تنزیہ الشراید نے 2010 میں اللہ طوعہ 190 تنزیہ الشراید نے 2010 میں اللہ طوعہ 190 تنزیہ الشراید نے 2010 میں اللہ 1900 میں ا

حضرت الم ترفدی اپنی کتاب "الجامع الصحح" بیس کتاب تغییر انفر آن باب و من سورة الاعراف 3075 پر حضرت مسلم بن بیار جھنی کے حوالے ہے ایک حدیث نقل کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ ہے اس آیت۔ واذا خذ ربك من بنی آدم ..... (الاعراف 172) کے بارے پوچھا گیا تو آپ رضی اللہ عنہ نے فرمایا حضور علیہ ہے یہ سوال کیا جاتا تھا تو ایک و فعہ میں نے آپ کو یہ فرماتے سا۔ کہ اللہ تعالی نے آدم علیہ الساام کو پیرا فرمایا۔ پھر ان کی وائیں جانب پیٹے پر ہاتھ پھیرا تو اولاد نظام ہوئی۔ اللہ نے فرمایا میں جنت کے لیے پیدا کیا۔ یہ جنتیوں والے عمل کریں گے۔ پھر پیٹے پر ہاتھ پھیرا تو آدم علیہ السلام کی اولاد نکال کی۔ اور فرمایا کہ انہیں کریں گے۔ بھر پیٹے پر ہاتھ کے بیدا کیا۔ یہ جنتیوں والے عمل کریں گے۔ بھر پیٹے پر ہاتھ پھیرا تو آدم علیہ السلام کی اولاد نکال کی۔ اور فرمایا کہ انہیں کی سے بیدا کیا۔ یہ جنتیوں والے کام کریں گے۔ ایک آدمی نے سوال

### "Inttps://ataunnabi.blogspot.com/\_\_

44

کیا۔ یار سول اللہ پھر عمل کا ہے کو؟ آپ علیہ کے نے فرمایا اللہ تعالیٰ نے جس شخص کو جنت

کے لیے پیدا فرمایا اس سے اہل جنت والے کام کروا تا ہے یہاں تک کہ وہ فوت ہو جاتا
ہے اور جنت میں چلا جاتا ہے اور جس آدمی کو اللہ تعالیٰ نے جہنم کے لیے پیدا کیا اس سے جہنم ول اللہ تعالیٰ نے جہنم کے دے کامول پر آتی ہے جہنم ول والے کام کروا تا ہے حتی کہ اس کی موت اہل جہنم کے برے کامول پر آتی ہے پیں اللہ تعالیٰ اسے جہنم رسید کردیتا ہے۔

ے ہیں ہمیں ہمیں مل سکی

11-

ماشیہ (ظ) میں آیاہے کہ شخ محمود آفندی استحداری فرماتے ہیں اگر حق تعالی (بفرض محمود آفندی استحداری فرماتے ہیں اگر حق تعالی (بفرض محال) کی ذات نہ ہوتی تو مخلوق نہ ہوتی اور اگر مخلوق نہ ہوتی تو حق تعالی ظاہر نہ ہوتا۔ یہ قول شخ اکبر کا ہے۔

9- ملاعلی قاری "الاسر ار المر فوع" میں فرماتے ہیں کہ حدیث کا معنی صحیح ہے۔ یہ حدیث معنی الاسر ار المر فوع "میں اللہ عبدون کی آیت سے لینی تاکہ وہ جھے معنی ناکہ وہ جھے کہ ہے اللہ عبدا میں جیا میں جیا نیں جیسا حضر ت الن عباس رضی اللہ عنما کی تفییر میں ہے۔ اس حدیث کی دوسری شاہد حدیث بھی ہے۔ علامہ آلوسی روح المعانی ج 26/27 میں فرماتے ہیں کہ دیلمی اپنی مند میں روایت کرتے ہیں حضر ت انس رضی اللہ عنہ ہے مر فوراً روایت ہے کہ مؤمن کا خزانہ اس کا رب ہے لینی انسان کودارین میں جواجر نفیس ملنا ہے اس ذات ہے ملک ہے۔

اس مدیث کوداری نے اپنی سنن میں باب التونئے کمن یطلب العلم لغیر اللہ ج 102/1 پر نقل کیا ہے۔ اسے تبریزی نے بھی نقل کیا ہے دیکھیے۔"مشکوۃ المصابع" کتاب العلم 270 حسن بصری رضی اللہ عنہ سے روایت کی گئی ہے۔

القاصد میں نمبر 926 میں سفاوی نے کہاہے کہ بیہ حدیث رسالہ قشیری میں ص70 پر موجود ہے۔ اور اس کے الفاظ بالکل اس سے ملتے ہیں۔ اور ہو سکتاہے کہ بیہ حدیث امام زندی کی کتاب شاکل میں (330) ہو۔ اور این راھویہ کی مسند میں بھی بیہ حدیث حضرت علی سے مروی ہے اور کانی طویل ہے ہو سکتا ہے نہ کورہ حدیث اس کا حصہ ہو حدیث بیہ کہ حضور اکر م علی ہے جب کا شانہ اقد س میں تشریف لاتے تواہیخ وقت کو حدیث بیہ کہ حضور اکر م علی تھا گئی عبادت کے لیے ایک حصہ گھر والول کے تقسیم کرتے وقت کا ایک حصہ گھر والول کے تقسیم کرتے وقت کا ایک حصہ اللہ تعالی کی عبادت کے لیے ایک حصہ گھر والول کے تقسیم کرتے وقت کا ایک حصہ گھر والول کے تقسیم کرتے وقت کا ایک حصہ گھر والول کے ایک حصہ گھر والول کے تقسیم کرتے وقت کا ایک حصہ گھر والول کے تقسیم کرتے وقت کا ایک حصہ گھر والول کے ایک حصہ گھر والول کے تقسیم کرتے وقت کا ایک حصہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کے لیے ایک حصہ گھر والول ک

#### Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

لے اور ایک حصہ اپنے لیے ' پھر 'جو حصہ اپنے لیے ہو تااس اپی ذات اور لوگوں کے در میان تقتیم فرماتے .....'

لما علی قاری "الاسرارالرفوعه" 396 میں فرماتے ہیں اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ علی قاری "الاسرارالرفوعه" 22712 پر فرماتے ہیں کہ حضور علیقے کی نبی مرسل سے مرادا پی ذات ہے۔ علولی "التحقی " بین ج2712 پر فرماتے ہیں کہ حضور علیقے کی نبی مرسل سے مراد حضرت خلیل علیہ السلام ہیں۔ اس حدیث ہیں اسبات کی طرف بھی اشارہ ہے اس سے مراد مقام استغراق باللقاء ہے جے سکر ، محوادر فناسے تعبیر کیا جاتا ہے۔ صحیح ابخاری۔ کتاب مواقیت الصلوة اباب فضل صلاة العصر نمبر حدیث 529 حضرت میں اللہ عنہ سے روایت ہے۔ فرماتے ہیں کہ ہم بارگاہ نبوی ہیں حاضر شے۔ آپ جریر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ فرماتے ہیں کہ ہم بارگاہ نبوی ہیں حاضر شے۔ آپ علی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ فرماتے ہیں کہ ہم بارگاہ نبوی ہیں حاضر شے۔ آپ علی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ فرماتے ہیں کہ ہم بارگاہ نبوی ہیں حاضر شے۔ آپ علی اللہ عنہ سے اس جا نہ کود کھو گئی دیت نہیں ہوگا۔ پھر شریا اس دیدار ہیں کوئی دقت نہیں ہوگا۔ پھر آپ نے یہ آیت پڑی (اور پاکی بیان کچیخ اپنے رب کی حمد کے ساتھ طلوع آفناب سے پہلے اور غروب آفناب سے پہلے) (ق: 39)

این قیم "الوابل الصیب" 103 پر فرماتے ہیں۔ رب قدوس قیامت کے روز رورو نظر آئے تو ویسے گابھی تو نظر یں اس کا ادراک نمیں کر سکیں گی۔ ادراک رؤیت سے آگے کا معاصلہ ہے۔ بلا مثال کہ وہ مثال سے بلند ہے۔ اس سورج کو ہم دیکھتے ہیں اور اس کا ادراک رکھتے ہیں نیاس سے کا ادراک رکھتے ہیں نیکن اس کے قریب نمیں جا سکتے۔ اس لیے حضر ت ابن عباس سے جب کسی شخص نے رؤیت باری تعالی کے بارے یو چھا تو انہوں نے جو اب ہیں آیت بعب کسی شخص نے رؤیت باری تعالی کے بارے یو چھا تو انہوں نے جو اب ہیں آیت لاتدر کھ الابصار (الانعام: 103) پڑھی اور فرمایا کیا تو آسان دیکھ نمیں رہا آیاس نے کما ہال دیکھ رہا ہوں تو آپ نے فرمایا کیا تو اس کا ادراک کر سکتا ہے؟ وہ کہنے لگا نمیں تو آپ نے فرمایا کیا تو اس کا ادراک کر سکتا ہے؟ وہ کہنے لگا نمیں تو آپ نے فرمایا کیا تو اس کا ادراک کر سکتا ہے؟ وہ کہنے لگا نمیں تو آپ نے فرمایا کیا تو اس کا ادراک کر سکتا ہے؟ وہ کہنے لگا نمیں تو آپ نے فرمایا گیا تو سب کا نمات سے عظیم اور جلیل ہے۔

مسلم این صحیح کتاب الایمان باب "ان الله لاینام" 293 میں حضرت ابو موک اشعری کی روایت نقل کرتے ہیں۔ حضرت ابو موکی رضی الله عند فرماتے ہیں کہ حضور علیہ فی روایت نقل کرتے ہیں۔ حضرت ابو موکی رضی الله عند فرماتے ہیں کہ حضور علیہ جارے در میان کھڑے تھے۔ آپ نے پانچ باتیں ہیان فرمائیں۔ فرمایا الله عزوجل نہیں جمارے در میان کھڑے تھے۔ آپ نے پانچ باتیں ہیان فرمائیں۔ فرمایا الله عزوجل نہیں

-11

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

**NY** 

سو تا۔ اور چاہیے بھی یی کہ وہ نہ سوئے۔ وہ عدل کو یہ نچ کر تاہے اور اسے بلند کر تاہے۔ دان کے عمل سے پہلے۔ اس کا تجاب نور ہے اور ایک روایت میں نور جگہ نار (اگ) کے الفاظ میں سے پہلے۔ اس کا تجاب نور ہے اور ایک روایت میں نور جگہ نار (اگ) کے الفاظ آتے ہیں۔ اگر یہ پر دہ ہنادے تو انتائے نگاہ تک جو مخلوق ہواس کے نور کی تجابی سے جل جائے "ام نودی شرح صحیح مسلم ن 14/3 میں فرماتے میں سجات وجھہ کا معنی اللہ تعالیٰ کا نور ، جلال اور روشی ہے۔ تجاب سے مراد لغت میں روکنا اور چھپانا ہے۔ در اصل تجاب اجسام محدودہ کے لیے ہوتا ہے۔ لیکن اللہ تعالیٰ جسم اور حد سے پاک ہے۔ یمال اللہ کی روئیت سے مانع چیز ہے۔ اس مانع کو کو نور بیانار اس لیے کما جاتا ہے عاد ۃ اس کو انسان سمجھ نمیں سکتا۔ چرے ہوائی کی نظر تمام مخلوق کو محیط ہے۔ لفظ من بیان جنس کیلیے ہے نہ کر مخلوق ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کی نظر تمام مخلوق کو محیط ہے۔ لفظ من بیان جنس کیلیے ہے نہ کر متبدین کے لیے مقصد یہ ہوگا کہ اگر یہ مانع ذاکل ہوجائے یعنی وہ تجاب ہے ہو جائے جے نور یا نار کما گیا ہے اور ذات حق بخلی فرمائے تو ساری مخلوق جل کر خاکسر ہوجائے۔ واللہ اعلم نار کما گیا ہے اور ذات حق بخلی فرمائے تو ساری مخلوق جل کر خاکسر ہوجائے۔ واللہ اعلم نار کما گیا ہے اور ذات حق بخلی فرمائے تو ساری مخلوق جل کر خاکسر ہوجائے۔ واللہ اعلم نار کما گیا ہے اور ذات حق بخلی فرمائے تو ساری مخلوق جل کر خاکسر ہوجائے۔ واللہ اعلم نار کما گیا ہے اور ذات حق بخلی فرمائے تو ساری مخلوق جل کر خاکسر ہوجائے۔ واللہ اعلم نار کما گیا ہو جائے۔ واللہ عام الاسری (کتاب المعراح) این عربی وی

∽ار~

## تبيلي فصل

انسان کی وطن اصلی کی طرف واپسی: ـ

انسان کی دوقشمیں ہیں۔جسمانی اور روحانی۔

جسمائی انسان عام ہے اور روحانی خاص۔ روحانی انسان تو احرام باندھے

اییخاصلی وطن کی طرف لینی قربت خداوندی کے حصول کی راہ پر گامز ن ہے۔

جسمانی انسان کی والیسی کی صرف ایک ہی صورت ہے کہ وہ در جات کی

طرف رجوع كرے۔شريعت و طريقت اور معرفت پربلانمود ورياء عمل پيرا ہو کر نواب حاصل کرے کیونکہ در جات(نواب) کے تین طبقے ہیں۔

اوربيه جنت الماديٰ ہے۔

عالم الملك ميں جنت

دوسر اطبقه : ـ

اسے جنت النعیم کہتے ہیں۔

عالم الملحوت كي جنت

ىبسراطىقە : ـ

عالم الجبروت كي جنت بيرجنت الفر دوس ہے۔

یہ نعمتیں جسمانیت کے لیے ہیں۔ان عوالم تک جسمانیت اس وفت کک نہیں پہنچ سکتی جب تک کہ تین علوم کو حاصل نہ کر لے۔ یعنی علم شریعت ، ،

علم طریقت اور علم معرفت به جیسا که حضور علیسی کاار شاد گرای ہے۔

اَلْحِكُمَةُ الْجَامِعَةُ مَعرِفَةُ الْحَقِّ والْعَمَلُ بِهَا مَعُرِفَةُ الْبَاطِن لَ

"کامل دانائی حق تعالی کی معرفت ہے۔ اور اس کے مطابق عمل پیراہوناباطن کی معرفت ہے"

اسی طرح حضور علیہ کا ایک اور ار شاد گرامی ہے:

اللَّهُمَّ اَرِنَا الْحَقَّ حَقًّا وَارُزُقُنَا اِتِّبَاعَهُ وارِنَالُبَاطِلَ بَاطِلًا وَارُزُقُنَا إِجُتِنَابَهُ ۖ

"اے اللہ! ہمارے سامنے حق کو واضح فرمااور اس کی پیروی کی تو فیق دیے اور باطل کو باطل کر کے دکھااور اس سے پچنے کی تو فیق بخش دیے"

ای طرح رسول کریم علیت کا کیک اور ارشاد کرامی ہے۔ مَنْ عَرَفَ نَفُسِمَهُ وَ حَالَفَهَا فَقَدُ عَرَفَ رَبَّهُ وَ مَابَعَهُ سِ "جس نے اپنے نفس کو پہچانا اور اس کی مخالفت کی تواس نے یقیناً اپے رب کو پہچان لیاور اس کی فرما نبر داری کی "

انسان خاص کا اپنے وطن لیمی قربت کی طرف رجوع اور رسائی علم حقیقت کے ذریعے ہی ممکن ہے۔ علم حقیقت عالم لاہوت میں توحید ہے۔ دنیا میں اللہ کی مکتائی کا عقیدہ ہے۔ اور بیہ مقام سوتے جاگتے عبادت سے حاصل ہو تا ہے۔ بایعہ جسم پر جب نیند طاری ہو جاتی ہے تو دل کو زیادہ فرصت ملتی ہے اور وہ اپنے وطن اصلی کی طرف رجوع کر تا ہے۔ بیر جوع یا تو کلی طور پر ہو تا ہے یا جزوی طور پر۔ جیساکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

اَللَٰهُ يَتَوَفَّى الْاَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَاوَالَّتِى لَمُ تَمُتُ فِى مَنَامِهَا فَيُمُسِكُ الَّتِى قَضلى عَلَيْهَا الْمَوُتَ وَيُرُسِكُ مَنَامِهَا فَيُمُسِكُ الَّتِى قَضلى عَلَيْهَا الْمَوُتَ وَيُرُسِكُ الْأَخُرى إِلَى اَجَلِ مُسمَمًّى (الرمر: 42) "اللَّخُرى إلى اَجَلِ مُسمَمًّى (الرمر: 42) "الله نَعَالَى قَبْض كرتائے جانوں كوموت كے وقت اور جن كی اللہ نَعَالَی قَبْض كرتائے جانوں كوموت كے وقت اور جن كی

موت کاوفت ابھی نہیں آیا(ان کی روحیں)حالت نیند میں۔ پھر روک لیتاہے ان روحوں کو جن کی موت کا فیصلہ کر تاہے اور واپس جیج دیتاہے دوسری روحوں کو مقررہ میعاد تک۔یے شک اس میں (اس کی قدرت کی) نشانیاں ہیں ان کے لیے جو غورو فکر کرتے ہیں''

اسی لیے حضور علیہ نے فرمایا :

نَوْمُ الْعَالِم خَيْرٌ مِّنَ عِبَادَةِ الْجَاهِلِ "عالم كاسونا جابل كے عبادت كرنے ہے بہتر ہے "<sup>ہے</sup> مگر عالم کویہ شرف صرف اسی صورت میں حاصل ہو سکتا ہے کہ عالم کا ول نور توحیر سے زندہ ہو چکا ہو اور اسائے توحید باطن کی زبان پر بغیر حرف وصوت جاری ہو چکے ہول۔ جیسا کہ حدیث قدی میں ہے۔

> الانسان سرّى وانا سره "انسان میر ارازاور میں اس کاراز ہوں"<sup>ھے</sup> دوسری حدیث کے الفاظ ہوں ہیں:

إِنَّ عِلْمَ الْبَاطِنِ هُوَ سِيرٌ مِن سرِّي ، أَجُعَلَهُ فِي قُلُبِ عَبُدِي وَلَا يَقِفُ عَلَيْهِ اَحَدُ غَيرى لَى '''مینٹک علم باطنی میرے رازوں میں ہے آیک رازے۔ میں نے اس راز کوایتے بندے کے دل میں رکھ چھوڑا ہے۔اس پر میر ہے سواکو ئی واقف نہیں ہو سکتا''

انسان کے وجود کا اصل مقصد ہے ہی علم تفکر۔ جیسار سول اللہ علیہ کا ارشاد گرامی ہے:

تَقَكَّرُ سَنَاعَةٍ خَيْرٌ مِّنُ عِبَادَةٍ سَنَبُعِيُنَ سَنَةً كَ "ایک مل کاغورو فکرستر سال کی عبادت ہے بہتر ہے"

تفكر علم الفر قان ہے^ جسے توحید کہتے ہیں۔ اس کی بدولت عارف

#### https://ataunnabi.blogspot.com/-

اییے مقصود و محبوب تک رسائی حاصل کرتا ہے۔ عارف اسی علم کے نتیجے میں روحانیت کی پرواز کر کے عالم قربت تک پہنچاہے۔ پس عارف قربت <sup>9</sup> کی طرف محویروازہے جبکہ عابد جنت کی طرف یا بیادہ گامز ن ہے۔ عار فین کے متعلق کسی نے کیاسیج کہاہے۔

> قُلُونِ الْعَارِفِيْنَ لَهَاعُيُونُ تَرِي مَالًا يَرَاهُ النَّاطِرُونَ وَاجُنِحَةٌ تَطِيْرُ بِغَيْرِ رِيُشِ إلى ملكونت ربة العالمين

عر فاء کے دلوں کی آنکھیں ہوتی ہیں۔ یہ آنکھیں وہ سب پچھ دیکھ لیتی ہیں جو ظاہری آئکھیں نہیں دیکھ سکتیں۔ان(اھلانٹد) کہ پر ہیں کیکن بیر پر ندول کے ہے پر نسیں ہیں۔وہ ان پروں کے ساتھ پرورد گار عالم کی بادشاہی کی طرف محویروازر ہتے ہیں۔

یہ پرواز عرفاء کے باطن میں جاری وساری ہے۔ عارف انسان حقیقی ہے۔ وہ اللہ عزوجل کا محبوب، محرم راز اور اس کی دلین 'ملے ہے جیسا کہ ابویزید (بایزید) بسطامی الے رحمة الله علیه فرماتے ہیں۔"اولیاء الله، الله تعالیٰ کی د لہنیں ہیں۔ دلہنوں کو محر مول کے سواء کوئی نہیں دیکھ سکتا۔ اولیاء کرام اللہ تعالیٰ کے حضور حجاب انس میں مستور ہوتے ہیں۔ نہ انہیں کوئی د نیا میں و کیریا تا ہے اور نہ ہی آخرت میں الہال صرف ایک آنکھ ان کے حق کا مشاہدہ کرتی ہے اوروه ہے اللہ تعالیٰ کی قدرت کی آنکھ"

جيساكه الله تعالىٰ نے حدیث قدسی میں فرمایا: أو لِيَائِي مُ تَحُتَ قُبَائِي لَا يَعُرِفُهُمُ غَيْرِي "میرے اولیاء میری قبائے نیچے ہیں۔ انہیں میرے سواء کوئی نہیں پیجانتا''

لوگ دلهن کی صرف ظاہری سج دھیج کو دیکھ <del>سکتے ہیں۔</del>

کی بن معاذر ازی رحمۃ اللہ تعالی فرماتے ہیں اور در مدین میں اللہ زمین میں اللہ تعالی کی خو شبو ہے جسے صرف صدیق سونگھ سکتے ہیں۔ یہ خو شبو صدیقوں کے دلوں تک سینجی ہے۔ اس لیے وہ اپنے مولا کی طرف مشاق رہتے ہیں۔ نفاوت اخلاق کے مطابق ان کی عبادت بڑھی جاتی ہے اور جوں جول جہ لوگ عبادت میں بڑھتے ہیں اسی قدر فنا میں بڑھتے ہیں اسی قدر فنا میں بڑھتے جاتے ہیں۔ کیونکہ فانی جس قدر باقی کا قرب حاصل بڑھتے جاتے ہیں۔ کیونکہ فانی جس قدر باقی کا قرب حاصل کرتا ہے اسی قدر فنا جاتا ہے۔ اسی قدر فنا جاتا ہے۔ اسی قدر فنا جہ تا جاتی ہیں۔ کیونکہ فانی جس قدر باقی کا قرب حاصل کرتا ہے اسی قدر فناء ہو تاجاتا ہے۔ ا

ولی وہ ہے جوابیے حال میں فناء ہواور مشاہد ہُ حق میں باقی ہو۔اسے اپنی زات پر کوئی اختیار نہ ہو۔اور نہ ہی اسے غیر خدا کے ساتھ سکون نصیب ہو۔ اس کے متاب کی نگاہوں میں

ولی وہ ہے جس کی تائیر کرامات سے ہو۔ کیکن بیہ مقام اس کی نگا ہول میں فروتر ہو۔ وہ خود افشاء کا ارادہ نہ رکھتا ہو۔ کیو نکہ ربوبیت کے راز کو افشاء کرنا کفر ہے۔ جیسا کہ صاحب المر صادر حمہ اللہ تعالی نے فرمایا۔ اصحاب کرامات تمام کے تمام بیں پردہ میں۔ کرامت مر دان خدا کے لیے بمئز لہ جیش کے ہو ولی کے لیے ہزار مقامات ہیں۔ پہلا مقام کرامت ہے۔ جواس سے گزر کیا تمام مقامات کو یانے میں کامیاب ہو گیا۔

## حواشي

- ا۔ قاشانی نے اے اصطلاحات 63 میں بیان گیا ہے کیکن یہ اشارہ نہیں دیا کہ یہ حضور علیات کیا ہے کیکن یہ اشارہ نہیں دیا کہ یہ حضور علیات کا ارشاد گرامی ہے۔
- ان کثیر سنے اے اپنی تفسیر میں بیان کیا ہے۔ دیکھے جلد اول ص444 ان کا کہنا ہے کہ یہ الفاظ و عائے ماثورہ میں آئے ہیں۔ انہوں نے ان الفاظ کو زاکد کیا ہے۔ اور نہ بنا اسے ہارے لیے مشتبہ کہ ہم گر اہ ہو جا کمیں اور ہمیں بنادے مسلمانوں کے لیے امام''
- س حاشيه (ظ) ميس آيا ہے كه شخ محود آفندى استحدارى نے فرمايا۔ حق كو پہچائے كاطريق

نفس کو پہچا نناہے۔ جس نے نفس کی معرفت حاصل کر لیاس نے اپنے رب کو پہچان لیا۔ لیکن اس کے لیے ضروری ہے کہ کسی ولی کامل کا ہاتھ تھامے جو اسے عرفان کی راہ سجائے۔ وہ ابیا مرشد کامل ہو کہ احکام طاھری کا علم رکھتا ہو اور مراتب غیوب کو بھی جانتا ہو۔وہ امکان وجوب کی دونوں دائروں کا جامع ہو طالبین کو مطلوب تک پہیا سکتا ہو اور مشتا قین کو واصل بمحبوب کرنے کی ہمت رکھتا ہو۔ نیک سیرت ، راضی بر ضاانبیاء و اولیاء کا کامل متبع ہو۔ ہر کہ و مہہ کا بیر کام نہیں کہ مندار شادیر بیٹھ کرلوگوں کی رہنمائی كرے علامه سخاوى "القاصد"1149 ير لكھتے ہيں كه ابوالمظفر السمعانی فرماتے ہيں كه اس حدیث کے مرفوع ہونے کو ہم نہیں جانتے۔ یہ حکایت کیجیٰ بن معاذ رازی ہے ر دایت کی گئی ہے۔ حوت انسی المکالب " میں ص 1436 پر فرمائتے ہیں کہ علامہ نور ی نے فرمایا یہ حدیث ثابت نہیں ہے۔ بعض لوگ اس کی نسبت ابی سعید خزار کی طرف كرتے ہيں۔ امام سيوطي "الحادي" جلد دوم ص 238 پيہ فرماتے ہيں۔ جس نے اپنے نفس کو پہیانا اس بات پر دال ہے کہ اس نے اللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل کر لی ہے۔ معرفت خداوندی معرفت نفس ہے پہلے حاصل ہوتی ہے۔ پہلا حال سالکین کا ہے اور دوسر المجزوبول كا۔ ابو طالب مكى رحمة الله عليه ( قوت القلوب) ميں فرماتے ہيں كه اس كا معنی ہے کہ جب تواینے نفس کو حق کے معاملہ میں پہچان لئے گا تو تواس بات کو ٹاپسند كرے گاكه تواہے افعال میں اپنے آپ پر اعتراض كرے اور جو توكر تاہے اس پر عیب لگانے کو۔ کیونکہ نواس میں اینے خالق کی صفات کو بہجیان لے گااور نواس کو تا پسند کر نا شروع کر دے گا۔ پس تواس کے فیصلوں پر راضی رہے اور ایسے کام کر کہ جو تو پہند کرے کہ تیرے ساتھ معاملہ کیاجائے۔امام نووی اینے فاڈی میں ص286 پر فرماتے ہں جو شخص اس حقیقت کو سمجھ گیا کہ میرا نفسِ اللّٰہ کا محتاج ہے اور اے عبودیت خداد ندی کے لیے پیدا کیا گیاہے تووہ اللہ کی قوت تھر ،ربوبیت ، کمال مطلق اور دوسر ی صفات علیا کو بھی سمجھ گیا ہے۔اور جو اللہ کی معرفت جا صل کر لیتا ہے تووہ کہ اجھتا ہے کہ مولامیں تیری تعمقوں کا کماحقہ شکراداکرنے سے عاجز ہوں اور تیری اس طرب شاء نہیں کر سکتا جس طرح حمد و ستائش کاحت ہے۔ مسلم کتاب الصلوۃ باب مایقال فی الرکوع

والبجود صفحہ نمبر 222کی حدیث سے خابت ہے جسے حضرت عاکشہ نے روایت کیا ہے فرماتی ہیں میری باری تھی۔ میں نے رسول اللہ علیا ہے کو بستر سے غائب پایا۔ ہیں نے مؤلانا شروع کیا تو میر ہے ہاتھ آپ علیا ہے کہ قد مول سے چھو گئے آپ معجد میں تھے۔ اور کھڑ ہے یہ دعا کر رہتے تھے۔ اے اللہ میں تیری نارافسگی سے تیری رضا کی بناہ جا ہتا ہوں۔ ہیں تجھ سے تیری پناہ جا ہتا ہوں۔ میں ساس طرح تیری تاہ جا ہتا ہوں۔ میں اس طرح تیری تعری تو بیف نہیں کر سکتا جس طرح توانی ثناء فرما تا ہے۔

س ۔ علاش کے باوجود ہمیں سیر حدیث شیس ملی۔

۵۔ ہمیں بیا حدیث بھی شیں مل سکی۔

ان الفاظ کے ساتھ توحدیث نہیں مل کی البتہ دیلی کی ایک حدیث اس کی صحت پر دال

ہے جے انہوں نے الفر دوس (4104) حضرت علی رضی الله عنہ سے روایت کیا ہے۔

باطن کا علم اللہ کے رازوں میں سے ایک راز ہے۔ اور یہ الله کی حکمتوں میں سے ایک
حکمت ہے جے الله اپنا اولیاء میں سے جس کے دل میں چاہتا ہے وربعت فرمادیتا ہے۔

عرائی نے احیاء جلد چہارم ص 423 پر سبعین کے لفظ کے بغیر اسے روایت کیا ہے۔

عراقی "مغنی" میں جلد چہارم ص 423 پر فرماتے ہیں کہ اسے این حبان نے "الفظة" میں
حضرت ابد هریرہ سے روایت کیا ہے۔ لیکن وہاں سنین سنة کے الفاظ ہیں۔ دیلی

الفر دوس" ص 70 پر حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رات اور دن

میں ایک لیے کاغورو فکر اس سال کی عبادت سے بہتر ہے۔

میں ایک لیے کاغورو فکر اس سال کی عبادت سے بہتر ہے۔

۸۔ (ظ) میں کسی کا نام نہیں لیا گیا لیکن باتی نسخوں میں بیہ بات شیخ عبداللہ رحمہ اللہ کے حوالے ہے بیان کی گئی

ان نو (ظ) میں کسی کانام نسیں۔ لیکن باتی نسخوہ میں جلدل الدین رومی رحمہ اللہ کاحوالہ ملتا ہے۔

حامت البیان جلد 15 ص 120-121 پر ائن جریر حضر ت الد ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ

صروایت کر دہ ایک حدیث نقل کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ
کے بندوں میں کچھ ایسے بھی ہیں جو انبیاء تو نسیں لیکن الن پر انبیاء و شھداء بھی رشک

کرتے ہیں۔ عرض کیا گیایار سول اللہ! وہ کون لوگ ہیں؟ تاکہ ہم الن سے محبت کریں۔

آب علی ہے خرمایا"، ہوگ آپس میں مال اور نسبت کی وجہ ہے نمیں بائد کف اللہ عزوج کی کیا مجت کرتے ہیں (قیامت کے روز)وہ نور کے منبرول پر جلوہ گر ہول گے اور ان کے چرول پر نورانیت چھائی ہو گی۔ جب لوگ خوف زوہ ہول کے توانمیں کی فتم کاکوئی خوف نہیں ، وگا۔ اور جب لوگ حزن کی کیفیت میں ہول کے توبہ لوگ ب فتم کاکوئی خوف نہیں ، وگا۔ اور جب لوگ حزن کی کیفیت میں ہول کے توبہ لوگ ب غم ہول گے۔ پھر حضرت علی ہے نیہ آیت کر ہمہ پڑھی الاالن اولیاء اللہ لاخوف علیم ولا ھم یحز نون۔ (یونس : 62) اے منذری نے بھی "التر غیب والتر هیب" جلد 4 صفحہ ولا ھم یحز نون۔ (یونس : 62) اے منذری نے بھی "التر غیب والتر هیب" جلد 4 صفحہ کی درکر کیا ہے۔

زرکی "اعلام" جو مح 235 پر قم طرازین که آپ کانام طیفورین عیسی بسطای ہے۔ ابو

یزید کنیت ہے جے بچم میں بایزید کما جاتا ہے۔ ایک مشہور زاہدیں۔ آپ کے متعلق بہت

ے قصے مشہور ہیں۔ بسطام خراسان اور عراق کے در میان ایک قصبہ ہے۔ آپ ای

مناسبت ہے بسطامی کملاتے ہیں۔ یک آپ کی جائے ولادت اور چائے وفات ہے۔ بعض

مستشر قین کی رائے ہے کہ آپ پہلے وحدۃ الوجودی ہیں۔ اور ہو سکتا ہے فہ ہب فنا

(Niravana) آپ بی ہے لیا گیا آپ کے سلسلہ سے مسلک لوگ طیفور سے یا بسطام ہم

کملاتے ہیں۔ این المنطق "طبقات" می 398 پر کھتے ہیں کہ آپ کے جد انجد پہلے مجوی

تضربحد میں مسلمان ہو ہے علامہ ذھبی "السیر" جلد 13 می 86 پر کھتے ہیں۔ آپ علیہ

الرحمۃ سلطان العاد فین ہیں۔ آپ کی وفات 261ھ میں ہوئی۔

الدساله القشيرييية امام تشيري ص 202

-11

15

"الاعلام" جلد8 ص 172 زر کلی فرماتے ہیں کہ آپ کی کنیت الوز کریاء ہے۔ آپ بہت

یوے واعظ اور زاہد ہتے۔ آپ اپنے وقت میں اپنی مثال آپ ہتے۔ اہل رائے میں ان
جیسا کوئی شیں تھا۔ آپ کی میں اقامت گزیں ہوئے اور نیشا پور میں رحلت فرمائی۔ ان
جوزی" المتظم" جلد 5 ص 16-17 پر فرماتے ہیں آپ کی و فا 258ھ میں ہوئی۔

س اس رساله تشیرید. امام تشیری ص 203

# دوسری فصل

انسان كابيت ترين حالت (اسفل السافلين) كي طرف لوثنا: ـ

جب الله تعالی نے عالم لا ہوت میں روح قدس کو بہترین اعتدال پر پیدا فرمایا توجاہا کہ اسے بست ترین حالت کی طرف لوٹائے۔ تاکہ وہ انسیت اور قربت میں ترقی کرے۔ جیسا کہ ارشادر ب العالمین ہے۔

> فِیُ مَقَعَدِ صِدُقِ عِنْدَ مَلِیُكِ مُقَتَدِرُ (القمر: 55) "برسی پندیدہ جگہ میں عظیم قدرت والے بادشاہ کے پاس (بیٹھے) ہوں گے"

پہلے انسان عالم لاہوت سے عالم جروت میں آیا۔ اس کے پاس تو حید کا
بیج تھا۔ اس نے بہال اپن نور انبیت کابیج بویا اور روح قدی کو جروتی لباس بہنایا
گیا۔ اس کے بعد اسے کے بعد دیگرے عالم ملکوت، عالم الملک کی طرف بھجا گیا۔
اسے لباس عضری دیا گیا تاکہ وہ اس عالم کو جلانہ دے۔ لباس عضری سے مراد
جسد کثیف ہے۔ جروتی لباس کی وجہ سے اسے روح سلطانی، ملکوتی لباس کی وجہ
سانے سے اسے روح سیر انی روانی اور ملکی لباس کی وجہ سے اسے روح جسمانی کہتے ہیں۔
ساسے روح سیر انی روانی اور ملکی لباس کی وجہ سے اسے روح جسمانی کہتے ہیں۔
الاسفل کی طرف روح قدسی کے رجوع سے مقصود جسم اور دل کے
واسطہ سے زیادہ در جہاور قربت کا حصول ہے۔ بیروح ارض قلب میں تو حید کابیج
بوتی ہے۔ اس سے تو حید کا در خت آگتا ہے جس کا تناباطن کی گرائی میں پوست
ہوتا ہے اور اس در خت پر رضاء خداوندی کے لیے شمر ہ تو حید لگتا ہے۔ اس طرح

Click

4

شریعت کابیج جسم کی زمین ہوتی ہے جس سے شریعت کا در خت اگتا ہے اور اس سے نواب کا پھل حاصل ہوتا ہے۔

الله تغالیٰ نے تمام ارواح کو تھم دیا کہ ان اجساد میں داخل ہو جاؤاور ہر کہ زوج کیلئے جسم میں ایک خاص جگہ متعین فرمادی۔۔

ایک روح کیلئے جسم میں ایک خاص جگہ متعین فرمادی۔
روح جسمانی کا مقام خون اور گوشت کی در میانی جگہ قرار پائی روح روانی کو قلب میں رکھا گیا۔ روح سلطانی کو جان میں جبکہ روح قدی کا مقام باطن ٹھر ایا گیا۔
ہر ایک روح کی مملکت جسم کے اندر دکان ہے۔ ہر ایک سامان تجارت رکھے نفع کمار ہاہے۔ یہ کاروبار ہر قسم کے نقصان کے خدشے سے پاک ہے۔
ہر انسان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے وجود کے اندر جاری معاملات ہر انسان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے وجود کے اندر جاری معاملات کو سمجھے کیونکہ یہاں جو پچھ وہ حاصل کرنے گااس کی گردن کا نوشتہ ہوگا۔ جیسا کہ اللہ تعالی کاار شادہے۔

أَفَلَا يَعُلَمُ إِذَا يُعُثِرَ مَافِى الْقُبُورِ وَحُصِيِّلَ مَا فِي الصَّدُورِ (العاديات: 9-10)

"کیاوہ اس وفت کو شین جانتاجب نکال لیاجائے گاجو کچھ قبروں میں ہے اور ظاہر کر دیاجائے گاجو شینوں میں (پوشیدہ) ہے" اسی طرح ایک اور آیت میں فرمایا:

وَكُلُّ إِنْسِنَانِ اَلْزَمُنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنْقِهِ (الاسراء: 13) "اور ہر انسان كى (قسمت كا) نوشته اس كے گلے ميں ہم نے الاكار كھاہے"

## تيسري فصل

اجساد میں روحوں کی د کا نیں ۔۔

ا۔ روح جسمانی کی د کان بوراجسم ظاہری جوارح کے ساتھ ہے۔ اس کا سامان تجارت شریعت ہے۔اور اس کا کاروبار شرک سے بچتے ہوئے اللہ تعالیٰ کے عائد کر دہ فرائض کی اوائیگی ہے۔ جبساکہ اللہ تعالیٰ کاارشاد گرای ہے۔

وَلَا يُشْبُوكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً (النَّصَف 110) "اورنه شريك كرے اپنے رب كى عبادت ميں كسى كو" حضور عليسية نے فرمايا:

إِنَّ اللَّهَ طَبِّبٌ لَا يَقْبَلُ إِلَّا الطَّيِبُ لِ

"الله تعالی پاک ہے اور صرف پاک ہی کو قبول فرما تاہے" اسی طرح حضور علیہ کا کیک اور ارشاد گر امی ہے۔

إِنَّ اللَّهَ وِتُرُّ يُحِبُّ الْوِتُرَ

"الله تعالى وترب اوروتر كو پيند فرما تاب "

لفظ وترہے مراد نمود و نمائش سے بلند تر ہونا ہے (بینی اللہ تعالی بناوٹ سے پاک ہے اور اعمال میں اخلاص کو پیند فرما تاہے)

1۔ روح جسمانی کا نفع ولایت، مکاشفہ اور تحت الثریٰ ہے آسان بالانک پوری کا کنات کا مشاہدہ ہے۔ اس کی مثال کرامات کو نبیہ ہیں جو مراتب ر هبانیت سے۔ یہ۔ مثلایانی پر چلنا، ہوامیں اڑنا۔ طے مکانی، دور سے سننااور باطن میں جھانکنا ہے۔ یہ۔ مثلایانی پر چلنا، ہوامیں اڑنا۔ طے مکانی، دور سے سننااور باطن میں جھانکنا

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

۸٠

اوراس قسم کی دوسر می کرامات۔ آخرت میں اس کا نفع جنت، حور، وقصور، غلمان، شراب طہور۔ تمام نعمتیں، جنت الاولی میں گھر جو جنت الماؤگی ہے۔

2۔ روح روانی کی دکان قلب ہے۔ اس کی متاع علم طریقت اوراس کا کاروبار اللہ تعالیٰ کے بارہ، اصولی اساء میں سے پہلے چار اساء میں مشغول ہوتا ہے۔ جسیا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے۔

ولِلَّهِ الْمَاسِمَاءُ الْحُسنِنَى فَادَعُوهُ بِهَا (الاعراف: 180)
"أور الله بى كے ليے بين نام انتھے انتھے۔ سو پكارو اسے انتیں نامول ہے"

اوریہ آیت اشارہ کررہی ہے کہ اساء مشغول ہونے کا محل ہیں۔ اور کی علم علم باطن ہے۔ معرفت اسائے توحید کا متیجہ ہے جیسا کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا۔

''اِنَّ لِلَّهَ تِسنُعَةٌ وَتِسنُعِيْنَ اِسنَمًا مَنُ أَحُصنَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةُ'' ُ' الْجَنَّةُ'' ُ'

''بیشک اللہ تعالیٰ کے نناویں نام ہیں جس نے ان کاور د کیاوہ جنت میں داخل ہوا''

صدیت میں لفظ احصاء ہے مراد ان اساء سے متصف ہونا ہے۔ اور ان اساء سے متصف ہونا ہے۔ اور ان اساء کی فداو ندی کو اپنی ذات میں جاری کرنا ہے۔ یہ بارہ اساء اللہ تعالیٰ کے تمام اساء کی بنیاد اور اصول ہیں۔ جن کے عدد کلمہ "لاالہ الدالدالد اللہ" کے حروف کے برایر ہیں۔ پس اللہ تعالیٰ نے قلوب کی گرائیوں میں ہرا یک حرف کے لیے ایک اسم کو شبت فرما دیا ہے۔ ہرایک عالم کے لیے تین اساء ہیں۔ اللہ تعالیٰ انہیں اساء کے شبت فرما دیا ہے۔ ہرائیک عالم کے لیے تین اساء ہیں۔ اللہ تعالیٰ انہیں اساء کے شبت فرما دیا ہے۔ ہرائیک مائی کے دلوں کو اثبات بختنا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے۔ فیمات فیل الله اللّٰه الّٰذِینَ المنون بالقول القّابِتِ فِی الْحَیّاةِ

الدُّنْيَا وَفِي الْمُاخِرَةِ (الابراتِيم: 27) "ثابت قدم ركھتاہے الله تعالیٰ الل ایمان کواس پختہ قول (کی Á1

برکت ہے دنیوی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی" اللہ تعالی ایسے لوگوں پر انسیت کی خاص کیفیت نازل فرما تا ہے جے سکینہ کما جاتا ہے۔ اس میں شجر توحید پر وان چڑھتا ہے جس کی جڑسا تویں زمین میں ملحہ تحت الثری میں ہے اور شنیال ساتویں آسان تک مبند ہیں۔ بلحہ عرش کے اوپر تک پنجی ہوئی ہیں۔ جیسا کہ ارشاد ہے۔

كَشْنَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصِنلُهَا ثَابِتٌ وَفَرُ عُهَافِى السَّمَاءِ (ابراجيم: 24)

"پاکیزه در خت کی مانند ہے جس کی جڑیں بڑی مضبوط ہیں اور شاخیں آسان تک بینجی ہوئی ہیں''

روح روانی کواس کاروبار ہے جو نفع ہو تاہے وہ دل کی زندگی ہے۔ عالم الملکوت کووہ اپنی دل کی آنکھ سے عیال دیکھتاہے۔ جنت کے باغ اسے دکھائی دینے لگتے ہیں۔ اہل جنت، جنت کے انوار اور فرشتے اس کے روبر وہوتے ہیں۔ اور جب وہ اسلے باطنی گفتگو کر تاہے جو بلاحرف وہ اسلے باطنی گفتگو کر تاہے جو بلاحرف وصوت ہوتی ہے۔ اس کاروبارکی وجہ سے اس کا ٹھکانا دوسری جنت یعنی جنت النعیم قراریا تاہے۔

3۔ روح سلطانی کی دکان جان ہے۔ اس کاسامان تنجارت معرفت اور کاروبار بارہ اساء میں سے در میانی جارات معرفت اور کاروبار بارہ اساء میں سے در میانی چاراساء کادل کی زبان سے در دہے۔ جسیا کہ حضور علیقی نے ارشاد فرمایا :

#### Ar

"قرآن کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن ہے۔ اور ہر باطن کا پھر ایک باطن ہے (بیہ سلسلہ) ساست باطنوں تک (دراز) ہے" آپ علیہ کا ارشاد ہے:

إِنَّ اللَّهَ اَنُزَلَ الْقُرُ آنَ عَلَى عَشَرَةِ اَبُطُنِ فَعُو اَنُفَعُ وَاَرُبَحُ لِاَنَهُ مِفَنُ لِمَ مَاهُوَ اَبُطَنُ فَهُو اَنُفَعُ وَاَرُبَحُ لِاَنَهُ مِفَنُ لِمَ مَاهُو اَبُطَنُ فَهُو اَنُفَعُ وَاَرُبَحُ لِالنَّهُ مِفَنُ لِمَ مَاهُو اللَّهُ تَعَالَى فَي اَنُفَعُ وَالرَبُحُ لِلَّاكَةُ مِفَنُ لِمَ اللهِ لَهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

یہ اساء ان بارہ چشموں کی مانند ہیں جو عصائے موسی کی ضرب سے بھونے تھے جیساکہ قرآن مجید میں ارشاداللی ہے۔

وَإِذِاسَتَسَتُعَى مُوسِنَى لِقَوْمِهِ فَقُلُنَا اصْبُرِبُ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانُفَجَرَتُ مِنُهُ اِثُنَتَى عَشَرَةً عَيْنًا قَدُ عَلِمَ الْحَجَرَ فَانُفَجَرَتُ مِنُهُ اِثُنَتَى عَشَرَةً عَيْنًا قَدُ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَّشْرُبَهُمُ (البَقِره:60)

"اوریاد کروجب پانی کی دعاما نگی موسی نے اپنی قوم کے لیے تو ہم نے اپنی قوم کے لیے تو ہم نے اپنی قوم کے لیے تو ہم نے فرمایا ماروا پناعصا فلال چنان پر تو فور ابہہ نکلے اس چنان سے بارہ جشتے۔ بہجان لیاہر گروہ نے اپنالینا گھائ

علم ظاہری اس باک بانی کی مانند ہے جو عارضی ہو جبکہ علم باطن جشمے کے اصلی بانی جیسا ہے (جو بھی ختم نہیں ہوتا) علم باطنی ، علم ظاہری کی نسبت زیادہ نفع بخش ہے۔اور علم کابیہ چشمہ ابدی ہے بھی خشک نہیں ہوتا۔ کے ارشادربانی ہے :

وَاَيَةٌ لَّهُمُ الْاَرُضُ الْمَيْتَةُ اَحْيَيْنَهَا وَاَحْرَجُنَامِنُهَا حَبَيْنَهَا وَاحْرَجُنَامِنُهَا حَبًا فَمِنُهُ يَأْكُلُونَ (يس:33)

"اورایک نشانی ان کے لیے یہ مردہ زمین ہے۔ ہم نے اسے زندہ کردیااور ہم نے نکالا اس سے غلہ پس زہ اس سے کھاتے ہیں"

Click

### ۸۳

اللہ تعالیٰ نے روئے زمین سے ایک دانا نکالا جو حیوانات نفسانیہ کی خوراک ہے، زمین انفس سے ایک دانا پیدا کیا جو ارواح روحانیہ کی خوراک تھسرا جیساکہ حضور علیہ کاار شادگرامی ہے۔

مَنُ اَخُلُصَ لِلَّهِ تَعَالَى اَرُبَعِينَ صَبَاحًا ظَهَرَتُ

یَنَابِیْعُ الْحِکُمَةِ مِنُ قَلْبِهِ عَلَی لِستانِه ﴿
دُرِم نِ عِالِیس صبحی الله کے خلوص میں کیں تواللہ نے
اس کے دل سے حکمت کے چشمے اس کی زبان پر جاری کردیے "
رہاروح سلطانی کا نفع توانسان اس سے جمال خداوندی کا عکس دیکھتا ہے
جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشادہے۔

مَاكَذَبَ الْفُوَادُ مَارَأَى (النجم: 11) "نه جھٹلایادل نے جود یکھا (چیثم مصطفل) نے " اس طرح حضور علیہ کاار شاد گرامی ہے: اس طرح حضور علیہ کاار شاد گرامی ہے: اَلْمُومِنُ مِرُآةُ الْمُومِن فَ

''ایک مؤمن دوسرے مؤمن کا آئینہ ہے'' پہلے مؤمن سے مراد ،بند ہ کادل ہے اور دوسرے سے مراداللہ تعالیٰ کی ذات بار کات ہے۔ جیسا کہ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا صفاتی نام مؤمن آیا ہے آلمُؤُمِنُ الْمُهَدُمِنُ الْعَزِیْزُ الْجَبَّارُ الْمُدَکَبِّرُ (الحشر: 23)

"امان بخشنے والا، نگربان، عزت والا، ٹوٹے دلوں کو جوڑنے والا، متکبر"

صاحب المرصاد فرماتے ہیں کہ اس طائفہ کا مسکن تیسری جنت یعنی

جنت الفردوس ہے۔ 4۔ روح قدی کی دکان باطن ہے۔ جیسا کہ حدیث قدس ہے۔ اَلْاِنُسْمَانُ سیرِی وَاَنَاسِیُّہُ اُ۔ "انبان میر اراز اور میں اس کار از ہوں"

Click

AP

روح قدی کی متاع علم الحقیقت ہے جسے علم النوحید کہتے ہیں۔اوراس کا معاملہ (کاروبار) اسائے توحید کا ورد ہے۔ لیعنی آخر چار اساء کا ورد۔ مگریہ وظیفہ ظاہری زبان سے نہیں باطن کی زبان سے بغیر نطق کے کرنا ہوتا ہے اوراس کے لیے وقت مقرر نہیں دائمی ہے۔اللہ تعالیٰ کاارشادگرامی ہے:

وَإِنُ تَجُهَرُ بِالْقَوْلِ فَاِنَّهُ يَعُلَمُ السِيِّرَّ وَاَحُفَى (طه:7)
"اور اگر توبلند آواز سے بات کرے (تو تیری مرضی) وہ تو
بلاشبہ جانتاہے رازوں کو بھی اور دل کے بھیدوں کو بھی"
اس کاروبار کا فائدہ یہ ہے کہ طفل معانی کا ظهور ہو جاتا ہے۔ اور وہ باطن
کی آئے سے جلال وجمال خداوندی کوروبر وبغیر کسی پردہ کے دیکھتا ہے۔ جیسا کہ الله
تعالیٰ کاارشادیاک ہے۔

وُجُوهُ يُومَئِذٍ نَاصِرَةٌ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ (القامة: 22-23) .

(انوار جمال) کی طرف د کھر ہے ہوں گے اور اپنے رب کے انوار جمال) کی طرف د کھر ہے ہوں گے "

نید دیدار بلا کیف و کیفیت اور بلا تشبیہ ہوگا جیسا کہ اللہ تعالی کاار شاد ہے۔

لَیْسَ کَمِثْلِهِ شَنَی ءٌ وَهُو السَّمِیْعُ الْبَصِیْرُ (الشودی : 11)

«نہیں ہے اس کی ماند کوئی چیز اور وہی سب کھے سننے والا در کھنے والا ۔

د کھنے والا ہے "

جب انسان اپنے مقصود کوپالیتا ہے تو عقلیں سوچنے سے قاصر ، دل عالم تخیر میں سرگر دال اور زبانیں گنگ ہوتی ہیں۔ حتی کہ صاحب مقام خود بھی کوئی خبر نہیں دے سکتاوہ کے بھی تو کیا کے۔اللہ تعالی مثال سے پاک ہے۔اگر علماء تک ایسی چیزیں بہنچیں تو انہیں چاہیے کہ وہ ان مقامات قلوب کو خوب سمجھیں الن کے حقائق کو جانے کی کوشش کریں۔اس کی کوشش کریں۔اس کی کوشش کریں۔اس کے معرفت تک طرح انہیں بارگاہ خد او ندی سے علم لدنی حاصل ہوگا اور ذات احدیث کی معرفت تک مرب کی ہوگی۔ اس کی ہوگی۔وہ ہر گزہر گزاس مقام کا انکار نہ کریں اور تعریف کی دوش سے بچیں۔

## حواشي

ایک مدیث کا گلزام جے امام مسلم نے اپنی صحیح میں نقل کیاہ۔ ویکھے صحیح مسلم کاب الزکوۃ باب قبول الصدقہ من التحب الطیب وتربیتھا۔ 1015 مدیث حفرت ابو هری وضی اللہ عنہ سے مروی ہے۔ مدیث کا تمہ یول ہے" ۔۔۔۔۔اللہ تعالیٰ نے مؤمنین کواسی چیز کا مرسلین علیم السلام کو حکم دیا۔ ارشاد فرمایا "یا ایہا الرسل کلوا من الطیبات واعملوا صالحا انی بما تعملون علیما (الومنون: 51) پجر حضور علیما (الومنون: 51) پجر حضور علیق نے آیک شخص کا تذکرہ فرمایا جو طویل سفر کر کے آتا ہے پر اگدہ حال غبار آلود جسم ہاتھ الحاکر دعاکر تا ہے اے میرے دب! سے میرے دب! کہتا ہے۔ اس کا کھانا۔ اس کا کھانا، بینالور لباس حرام کا ہے تواس کی دعا کیے قبول ہوگی ؟ دیکھے جامع الاصول۔ از۔ اس کا کھانا۔ قبر جلد 10 م 566-566

یہ ایک طویل حدیث کا ککڑا ہے جسے امام ترندی نے "الجامع الاصول" کتاب الدعوات 3507میں حضرت ابد هریره رضی اللہ عندے روایت کیا ہے۔ اس حدیث کے اختتام پراسائے حسیٰ ہیں اس کے لیے و کیھے این اخیر رحمۃ اللہ علیہ کی جامع الاصول جلد چہارم صفحہ 173۔184

اس کی تخریج پہلے ہو چکی ہے۔

ہمیں ان الفاظ میں میہ حدیث نہیں ملی۔ طبر انی کی ایک حدیث اس کی شاہر ہے جے انہوں نے ''الکبیر'' جلد 10 ص 130 پر رقم کیا ہے۔ یہ حدیث حضرت عبد اللہ بن مسعود سے دوایت ہے وہ حضور علیا اگر مسعود سے دوایت ہے وہ حضور علیا اگر مسعود سے دوایت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے میں کسی کو خلیل ما تا تواہو بحر کومنا تا۔ لیکن تمہار ایہ ساتھی اللہ کا خلیل ہے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن سات قرائوں میں اتار اہے۔ ہر آیت کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن ۔ ابن حبان اپنی صحیح میں عبد اللہ بن مسعود سے مر فوعار وایت کرتے ہیں۔ 'میعک قرآن کریم کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن ایک انتناء ہے اور ایک ابتداء ''

۵- سی صدیت جمیس شیس ملی۔

لفظ مفن كالمعنی زیادہ تعجب خیز ہے۔ دیکھیے لسان العرب جلد سوم ص326

ك و حاشيه (ظ) ميں آيا م كه شخ محود الاسكدارى نے فرمايا غير نافع علم كااهل حق كے زويك

Click

کوئی اعتبار نہیں۔ جیساکہ حضور ﷺ نے فرمایا (سلم۔ صحیح مسلم کتاب الذکر والدعاوالتوبہ و الاستغفار باب التعوذ من شرماعمل ومين شرمالم يعمل 2722) حضرت زيدين نرقم سے میں بے فائدہ علم سے تیری پناہ جا ہتا ہوں۔ طالب کو جا ہے کہ علم ظاہری ضرورت کے مطابین حاصل کرنے پر اکتفاکرے۔ بعنی اتناعلم کہ اعتقاد صحیح کوسمجھ سکے اور کیفیت عمل کو جان سکے۔ پھر ساری توجہ علم طریفت پر مبذول کر دے۔ اور علم طریفت نام ہے اخلاق فاسدہ ہے دل کا تزکیہ اور اغراض دیناہے صفائی کا بیہ علم فرض عین ہے جیسا کہ علماء کے فآوی ہے ظاہر ہے۔ حضرت جینیدر حمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ علم دو ہیں علم عبودیت لیخی علم شریعت أور علم ریوبیت لیعنی علم طریقت اور ان دو کے علاوہ باقی سب ہوا ،وھوس ہے۔ ابو نعیم "الحلیہ" ج 5ص 189۔ مید روایت انہوں نے مکول عن الی ایوب الانصاری ر ضی الله عنه کے طریق ہے نقل کی اور میہ مر فوع ہے۔ ملاعلی قار کی"الاسر ارالمر فوعہ" ص 454 پر لکھتے ہیں کہ ریہ حدیث حضرت امام احمد سے زحد میں حضرت مکول سے مر نوعار دایت کی گئی ہے۔ لیکن دہاں طھرت کی جگہ تفح یت ہے۔ سیوطی ''الجامع الصغیر'' ص8361 پر بھی اے ذکر کرتے ہیں۔ جامع الاصول میں این اخیرنے بھی اسپرر ایت كيا ہے۔ ويکھے جلد گيارہ 557 مام غزالي الاحياءِ جلد چمارم ص 382 پر فرماتے ہيں ك حضور علی کا فرمودہ اخلاص کے بارے شافی میان ہے آب علی کے اخلاص کے بارے یو چھا گیا تو آپ نے فرمایا" اخلاص بیہ کہ تو کیے میر آرب اللہ ہے پھر اس پر اس طرح ثابت قدم رہ جس طرح تخفے تھم دیا گیاہے۔ بعنی ہوائے نفس کی عبادت نہ کر۔ صرف اور صرف اینے رب کی عبادت مجالا جیسا تھے تھم دیا گیاہے۔اس میں اشارہ ہے کہ غیر کی طرف نظر اٹھاکر دیکھنابھی جائز نہیں۔ بی اخلاص ہے۔ بيه حديث كالخلزا ہے۔ ديكھے سنن ابي داؤد۔ كتاب الادب باب ماجاء في الصيحة والجياطة حدیث 4818 میر حدیث حضرت ابو ہریرہ ہے روایت ہے اور آخری الفاظ کیکھ اس طرح بي "المؤمن يكف عليه ضيعته ويحوطه من ورائِهِ <sup>ي</sup>ُحْمِي جَامُحُ الاصول از این اثیر جلد مشتم ص 563 بذل جہود میں علامہ سہار نپور کی فرماتے ہیں۔ انسان آئینے میں اپنی صورت دیکھا ہے کہ اپنے سرانی کی اصلاح کر لے۔ اسی طزح مؤمن مؤمن کے لیے آئینہ ہے دہ اسے بھائی کی اطلاع اور تنبیہ پر اپنی اصلاح کر ناہے به حدیث ہمیں نہیں مل سکی

۰۸

و ـ

والو

# چو تھی فصل

علوم کی تعداد:۔

علم ظاہر بارہ فنون پر مشتمل ہے۔اسی طرح علم باطن کی بھی بارہ شاخیس ہیں۔ اس علم کو عوام ، خواص اور اخص الخواص کی استعداد کا لحاظ رکھتے ہوئے تقسیم کیا گیاہے۔

جمله علوم جإرا قسام ميں متحصر ہيں۔

1۔ شریعت کا ظاہری علم۔مثلّامر ، نمی اور دوسرے احکام

2۔ شریعت کاباطنی علم۔اسے علم طریقت کہتے ہیں۔

3\_ علم طریقت کاباطن۔اے علم معرفت کہتے ہیں۔

4۔ باطنی علوم کاباطن اے علم حقیقت کانام دیاجا تاہے۔ <sup>اِ</sup>

با می سو ماہ ماہ ماہ میں سے اسا کہ رسول اللہ علیہ کا فرمان ان تمام علوم کا حصول ضروری ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ کا فرمان

الشريعت شنجرة والطريقة أغصائها والمعرفة المعرفة المعر

الجمع کے مصنف فرماتے ہیں کہ تفسیر عوام کے لیے ہے اور تاویل خواص کے لیے کیونکہ خواص ہی رسوخ فی العلم کے حامل ہوتے ہیں۔ کیونکہ رسوخ کا معنی ہے علم میں ثبات، استقرار اور استحکام جیسا کہ مضبوط سے کابلند ترین درخت جس کی شاخیں آسمان تک جا پینچی ہوں۔ رسوخ فی العلم کلمہ طیبہ کا نتیجہ ہو دل کی زمین کو پاک کر کے اس میں کاشت کیا جا تاہے۔ ایک قول کے مطابق ''المراس خون فی العلم '' کا عطف''الا لله '' پر ہے (اَل عمران: 7) مطابق ''المراس خون فی العلم '' کا عطف''الا لله '' پر ہے (اَل عمران: 7) صاحب تفسیر کبیر (امام رازی رحمۃ اللہ علیہ) فرماتے ہیں آئے کہ اگریہ صاحب تفسیر کبیر (امام رازی رحمۃ اللہ علیہ) فرماتے ہیں آئے کہ اگریہ دروازہ کھل جائے ہیں۔

انسان اللہ تعالیٰ کے امر و ننی کاپابند ہے۔اہے بارگاہ خداوندی ہے ہہ تھم

مل چکاہے کہ ان چار دائر ول میں سے ہرا یک دائرہ میں نفس کی مخالفت کرے۔
نفس دائرہ شریعت میں مخالف شریعت کا مول کاوسوسہ ڈالتاہے۔ دائرہ
طریقت میں موافقات کی تلبیس کا وسوسہ ڈالتاہے مثلاً دعویٰ نبوت وولایت اور
دائر کا معرفت میں شرک خفی کا وسوسہ ڈالتاہے جسے وہ اپنے کیس نور انیات کے
دائر کا معرفت میں شرک خفی کا وسوسہ ڈالتاہے جسے وہ اپنے کیس نور انیات کے
دائرے کی چیز سمجھ رہا ہو تاہے مثلا وہ رپوبیت کے دعویٰ کے لیے وسوسہ اندازی

كرتا ہے۔ جيساكہ رب قدوس نے فرمايا:

أَفَرَأَيُتَ مَنِ اتَّخَذَالِهَهُ هُوَيْهُ (الجاشِهِ: 23) "ذرااس كى طرف تو ديكھو جس نے بناليا ہے اپنا خداا بی خواہش كو"

رہا حقیقت کا دائرہ تو اس میں شیطان، نفس اور ملائکہ داخل نہیں ہو سکتے۔ کیونکہ اس دائرے میں غیر خداجل کر خانستر ہو جاتا ہے۔ جبر ائیل آمین نےبارگاہ نبوت میں عرض کی تھی۔

لَوْدَنُونُ ثُنَّ أَنُمُلَةً لَاحِئَدَ قُتُ مِلَّ "اگر میں انگلی کے بورے کے برابر بھی آگے بوھا تو جل حال کا"

19

اس مقام پر پہنچ کر بند ہ مؤمن اینے دونوں و شنوں، نفس اور شیطان سے چھٹکاراحاصل کرلیتاہے۔ اور مخلص سے شار ہونے لگتاہے جیسا کہ رب قدوس کا فرمان مبارک ہے۔

فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُويَنَّهُمُ اَجُمَعِيْنَ اِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخُلَصِيْنَ اللَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخُلَصِيْنَ فَ (ص 82-83) المُخْلَصِيْنَ فَ (ص

" تیری عزت کی قشم! میں ضرور گمراہ کردوں گاان سب کو سوائے تیرے ان بندوں کے جنہیں ان میں سے تونے چن لیاہے"

اور جوبدہ حقیقت کے دائرے تک نہیں پہنچ مکناوہ مخلص نہیں کہ اسکتار کیونکہ بھری صفات کی فناء بجر نجلی ذات کے ممکن نہیں۔ اور جہولیت معرفت ذات سیانہ کے بغیر مرتفع نہیں ہو سکتی۔ جب بندہ حقیقت کے دائر ہے میں پہنچ جاتا ہے توجہولیت مکمل ختم ہو جاتی ہے کیونکہ وہاں تواللہ تعالیٰ بندے کو علم لدنی سے نواز تا ہے۔ بغیر کسی واسطہ کے اپنی معرفت عطاکر تاہے اور بندہ خضر علیہ السلام کی طرح اللہ تعالیٰ کی تعلیم کے مطابق اس کی عبادت میں مشغول ہو جاتا ہے۔

یی مقام مشاہدہ ہے جمال انسان ارواح قد سیہ کودیکھتا ہے۔ اسے محبوب نبی کریم محمد مصطفیٰ علیق کو بہجانتا ہے۔ اس کی انتاء ابتداء کے ساتھ منطبق ہو جاتی ہے۔ انبیاء علیهم السلام اسے ابدی وصال کی خوشخبری دیتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شادگرامی ہے۔

وَحَسَمُنَ أُولَٰ وَلِيُكَا رَفِيُقًا (ِالنّساء: 69) "أوركيا بى الجَهِم بين بيرسا تَهَى"

اور جواس علم (علم حقیقت) تک نہیں پہنچاوہ حقیقت میں عالم ہی نہیں اگر چہاس نے ہزاروں کتب پڑھی ہوں۔ تے

جسمانیت جب ظاہری علوم بر عمل پیرا ہوتی ہے تو جزاء میں اسے صرف جنت ملتی ہے جمال وہ مجلی صفات کا عکس یا تاہے مگروہ حریم قدس اور قربت

میں داخل نہیں ہو سکتا کیونکہ بیہ ظاہری علم کاکام نہیں ہے۔ حریم قدس اور قرمت پرواز کا عالم ہے۔ پر ندہ بغیر پرول کے اڑنہیں سکتا۔ صرف وہی بندہ ان علوم تک پہنچ سکتا ہے جو علم ظاہری اور علم باطنی کے دونوں پر رکھتا ہو جیسا کہ حدیث قدسی ہے۔

يَا عَبُدِى إِذَا اَرَدُتَ اَنُ تَدُخُلَ حَرَمِى فَلَا تَلْتَفِتُ إِلَى الْمُلُكِ وَالْمَلَكُوتِ وَالْجَبَرُوتِ لِانَّ الْمُلُكَ شَيَطانُ الْمُلُكِ شَيَطانُ الْعَالِمِ وَالْمَلَكُوتُ شَيَطانُ الْعَارِفِ وَالْجَبَرُوتُ الْعَارِفِ وَالْجَبَرُوتُ الْعَارِفِ وَالْجَبَرُوتُ الْعَالِمِ وَالْجَبَرُوتُ شَيَطانُ الْعَارِفِ وَالْجَبَرُوتُ الْعَالِمِ وَالْجَبَرُوتُ الْعَالِمِ وَالْجَبَرُوتُ الْعَالِمِ وَالْجَبَرُوتُ الْعَالِمِ وَالْجَبَرُونَ اللّهِ وَالْجَبَرُونَ الْعَالِمِ وَالْجَبَرُونَ الْعَالِمِ وَالْجَبَرُونَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْعَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

"اے میرے بندے! جب تو میرے حرم میں داخل ہونے کا ارادہ کرنے تو ملک، ملکوت اور جروت کی طرف متوجہ نہ ہو۔ کیونکہ ملک عالم کا شیطان ہے۔ ملکوت عارف کا شیطان ہے۔ ملکوت عارف کا شیطان ہے اور جروت واقف کا جو ان میں سے کسی ایک عالم سے راضی ہو گیا تو وہ میرے نزدیک مردودہے "

مقصدیہ ہے کہ اسے قربت حاصل نہیں ہوگی۔ ہاں وہ مطرودالدر جات نہیں ہوگا (لیعنی ثواب سے محروم نہیں ہوگا) چھوٹی منزلوں پر قناعت کر۔ والے قربت حاصل نہیں کر سکتے کیونکہ وہ مقصد کی پوری لگن نہیں رکھتے۔ گویاد ایک پرسے اڑنا چاہتے ہیں۔ (وہ ملک، ملکوت اور جبروت کی نعمتیں بھی چاہتے ہیں جب کہ اھل قربت کو تووہاں تک رسائی ہوتی ہے جہال وہ پچھ ہو تا ہے۔ مالاعین ڈراٹ و کیا اُذہ ن سیم عنت و کیا خطر علی قلیہ

نبتنس ' ''جونہ کسی آنکھ نے دیکھا ہے۔ نہ کسی کان نے سنا ہے اور نہ کسی انسان کے دل میں اس کا خیال گزرا ہے'' وہ جنت القربت ہے اس جنت میں نہ تو حورو قصور ہیں اور نہ شہد او

دودھ (کی نہریں)

رر ساری مرین انسان کو اپنی خشیت پیچانی جاہیے۔ کسی الیی چیز کا دعویٰ نہیں کرناچاہیے جس کااسے حق نہیں پہنچا۔

امیر المؤمنین علی فی بن ابی طالب رضی الله عنه فرماتے ہیں:
"الله نعالی ایسے آدمی پر رحم فرمائے جس نے اپنی حیثیت کا
اندازہ لگایا اور اپنی حیثیت سے آگے نہ بڑھا، اپنی زبان کی
حفاظت کی اور اپنی عمر کوضائع نہیں کیا"

عالم کو چاہے کہ انسان حقیق لیمی طفل معانی کا مطلب سمجھ اور اسائے توحید پر مواظبت اختیار کر کے اس کی تربیت کرے۔اسے عالم جسمانیت سے نکل کر عالم روحانیت میں آنا چاہیے۔ عالم روحانیت، باطن کی دنیا ہے جمال اللہ تعالی کے علاوہ کوئی نہیں بستا۔ یہ دنیانور کا گویاا یک صحر اء ہے جس کی کوئی انتماء نہیں۔ اور طفل معانی اس میں محو پر واز ہے۔ اس کے عبائب و غرائب کو دیکھتا پھر رہا ہے گرکسی کو خبر دینے کا امکان نہیں۔ یہ ان موحدین کا مقام ہے جو اپنی ذات کو عین وحدت میں فناکر چکے ہوتے ہیں۔ ان کے باطن میں جمال خداوندی کا نور ہو تا ہے جو وہ دیکھتے ہیں۔ گویاوہ صرف اللہ ہی کو دیکھتے ہیں۔ ال

سے دود ہے دیں۔ ویادہ سرت بعد میں طرح انسان سورج کو دیکھے تو دوسری کسی چیز کو نہیں دیکھے سکتا اس طرح انسان مشاہدہ حق میں مستغرق ہو جا نا ہے تو جمال خداوندی کے مقابلے میں وہ کمی اور کو کیسے دیکھ سکتا ہے کیونکہ بیہ وہ مقام ہے جمال انسان اپنی ذات سے محو ہو جا تا ہے اور سر اپا جیرت بن جا تا ہے۔ جیسا کہ حضہ معسل بی دیکھ الصال ہوں اللہ میں داخیں اللہ میں داخیں اللہ میں داخیں اللہ میں داخیں دائیں دائ

حضرت سيدنا عيسى انن مريم عليه الصلوة والسلام نے فرمايا تھا:

انسان آسانوں کی بادشاہی میں اس وقت تک داخل نہیں ہو سکتا جب تک وہ پر ندوں کی طرح دوسری مرتبہ پیدا نہیں ہوتا تک وہ پر ندوں کی طرح دوسری مرتبہ پیدا نہیں ہوتا یہاں دوسری پیدائش سے مراد طفل معانی کی پیدائش ہے۔ سے پیدائش روحانی ہے اور بہ پیدائش انسان کی حقیقی قابلیت سے ہوتی ہے۔ اور وہ ہے انسان کا

باطن طفل معانی کا وجود صرف اسی وقت ظاہر ہو تا ہے جب علم شریعت اور علم حقیقت یکیا ہوتا ہے جب علم شریعت اور علم حقیقت یکیا ہوتے ہیں۔ کیو نکہ مجے والدین کے نطفوں کے اجتماع سے پیدا ہوتا ہے جیساکہ قرآن میں ہے۔

إِنَّا خَلَقُنَا الْإِنْسِمَانَ مِنُ نُطُفَةٍ أَمُثْقِمًا ﴿ الدَّهِ : 2 )

"بلاشبہ ہم ہی نے انسان کو پیدافر مایا کیک مخلوط نطقہ سے "
اس معنی کے ظہور کے بعد بندہ عالم خلق سے عالم امرکی گر اکیوں تک پہنچ جاتا ہے۔ بائعہ تمام عالم عالم الروح کے سامنے ایسے ہی ہیں جیسے قطرہ سمندر کے سامنے۔ اس ظہور کے بعد علوم لدنی روحانی کا فیض بلاحرف وصوت پہنچ آرہتا ہے۔ سامنے۔ اس ظہور کے بعد علوم لدنی روحانی کا فیض بلاحرف وصوت پہنچ آرہتا ہے۔

## حواشي

۔ حاشیہ (ظ) میں آیا ہے: کما گیا ہے کہ معراج کی رات اللہ تعالیٰ اور حضور علیہ کے در میان نوے ہزار ہا تیں ہو کیں۔ان میں سے تین ہزار کا تعلق احکام شریعت سے تھا۔
تین ہزار کا احکام طریقت سے اور تین ہزار کا احکام حقیقت سے۔ حضر ت بایز ید بسطای کا قول ہے شریعت سمندر کی مانند ہے۔۔ طریقت سمندر کے پائی کو پی جاتا ہے اور حقیقت سمندر کے پائی کو پی جاتا ہے اور حقیقت سمندر کے تمام یانی کو حضم کرنے کی مانند ہے۔۔

۲۔ تفییر کبیر۔ازرازی جلد 7ص166-178 امام صاحب نے سیر حاصل گفتگو فرمائی ہے۔ ۳۔ اس کی تخ ترج ہو چکی ہے۔ گذشتہ صفحات میں دیکھیں

احیاء العلوم جلد چہارم ص 381-382 پرانام غزالی فرماتے ہیں کہ بعض علاء کا قول ہے کہ اصلاص فی العمل کا مطلب یہ ہے کہ شیطان ہدے کے عمل پر مطلع نہ ہو سکے کہ اسے خراب کروے اور نہ ہی فرشتہ مطلع ہو کہ قواب لکھ سکے ۔ ووم فرماتے ہیں اغلاص فی السمل کا مطلب یہ ہے کہ انسان بغیر کسی عوض کے اراوہ کے نیک اعمال کرے ۔ امام تشیر کی اپنے مسالہ میں صفحہ 163 - 164 پر لکھتے ہیں کہ حضرت حذیفہ مرعثی فرماتے ہیں کہ خلوت و جلوت کا کیساں ہونا اخلاص ہے ۔ اخلاص کی تعریف میں یہ قول بھی ماتا ہے کہ عبادت اس خیال سے کرنا کہ اللہ تعالی عبادت کے لاکن ہے ای جذبے کانام اخلاص ہے ۔ یہ بھی کہا گیا خیال سے کہ اخلاص اعمال یہ نظر ندر کھنے کانام ہے ۔ ایک شخص سے اخلاص کے بارے ہو چھا گیا تو اس نے کہا اخلاص یہ ہے کہ اللہ کے سواء تیرے عمل پر کوئی گو ائی ندوے سکے ۔

#### 91

اتحاف المادة المتحمن جلد 10 ص 44 پر حضرت نبیدی فرماتے ہیں کہ حضرت مدیقہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں میں نے بی کریم علی ہے ۔ اخلاص کے بارے پو چھا تو آپ علی ہے ۔ اخلاص کیا ہے؟ تو انہوں نے فرمایا کہ میں نے جریل امین سے پو چھا کہ اخلاص کیا ہے؟ تو انہوں نے فرمایا کہ میں نے بیہ سوال بارگاہ اللی میں کیا تو رب قدوس نے فرمایا کہ اخلاص میر ر ازوں میں سے ایک راز ہے جے میں نے اپنے محبوب بندوں کے ول میں ود بعت فرما رکھا ہے۔ امام قشیر کی اپنے رسالہ میں ص 162-163 پر لکھتے ہیں کہ حضرت ذوالنون مصری رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا اخلاص اس وقت تک مکمل نہیں ہو تاجب تک انسان اللہ میں صرف نہ ہو جائے اور اس پر صبر نہ کرے۔ اور سچائی صرف اس صورت میں مکمل میں صرف نہ ہو جائے اور اس پر صبر نہ کرے۔ اور سچائی صرف اس صورت میں مکمل علی صرف نہ ہو جائے اور اس پر صبر نہ کرے۔ اور سچائی صرف اس صورت میں مکمل عاشیہ رفائی میں آباہے کہ شخ محمود آفندی الاستی اری فرماتے ہیں۔ جس نے اصطلاحات حاشیہ رفائی میں آباہے کہ شخ محمود آفندی الاستی اری فرماتے ہیں۔ جس نے اصطلاحات کی تدریس اور تصنیف میں ہر ارول سال صرف کر دے وہ پھر بھی قلب کی خو شبو نہیں سونگھ سکنے علم القلب ہی معتبر علم ہے۔

یہ حدیث ہمیں نہیں ملی

بير ظاري كي روايت كرده أيك حديث كالكزائي ويكه صحيح يخاري - كتاب بدء الخلق باب ماجاء في صفة الجنة وانحا مخلوقة حديث نمبر 3072اسے مسلم نے بھی ذکر کیا ہے۔ دیکھے سیجے مسلم۔ کتاب الجنة وصفة تعیمها واصلها حدیث نمبر 2824اس کے راوی حضرت بوہریرہ ہیں اور حدیث کے الفاظ يه بين قال الله تعالى اعددت لعبادى الصالحين مالاعين رأت وازن سمعت ولا خطر على قلب بشر فاقرء وا ان شئتم فلا تعلم نفس ما اخفى لهم من قرة اعين (البحده: 17) مزيد كه عامع الاصول اذان الير - 494/10 علیٰ من الی طالب بن عبد المطلب بن ماشم \_ ابو الحن \_ حضور علیہ کے چیازاد بھائی ہیں۔ آپ خلیفہ جہارم ہیں۔ حضور علیہ کی کفالت میں بڑے ہوئے۔ آپ کو بیہ شرف بھی عاصل ہے کہ لوگول میں سب سے پہلے آپ نے ہی رسول اللہ علیہ کے ساتھ نمازاوا کی تبوک کے علاوہ تمام غزدات میں شریک ہوئے۔اس غزوہ میں آپ اہل بیت سیھم الرضوان كى ديكيم بهمال كے ليے مدينه منوره ميں چھوڑد بے گئے۔ آپ شجاعت ويمادري میں مشہور ہیں۔ جالیس من بجری کو شہید ہوئے۔ آپ کی سیرت کے لیے دیکھیے "تهذيب تاريخ الخلفاء " امام سيوطى كى تهذيب الشيخ نايف العباس \_ تحشيق خالد الزرع - محمد غسان عز قول - بير كماب دار الباب د مشق سے طبع ہو كى ہے -حاشه (ظ)میں کسی آدمی کانام نہ کور نہیں لیکن بعض نسخوں میں قال الشیخ زین الدین عطا رحمه الله کے الفاظ ہیں۔

• ا۔

# يانچوس فصل

توبيه لـ اور تلقين : \_

یاد رکھے نہ کورہ مراتب کی توبہ کاور تلقین مرشد کے بغیر ہاتھ فہیں آتے۔ جیسا کہ اللہ تعالی کاارشاد گرامی ہے۔
وَالْزَمَهُمُ كَلِمَةَ اللَّقُوی (افْتِح: 26)
"اورانہیں استقامت بخش دی تقویٰ کے کلمہ پر"
اس سے مراد بیہ ہے کہ کلمہ طیبہ لاالہ الااللہ کی ایسے مرشد کامل سے اس سے مراد بیہ ہو اور اس دل میں اللہ کے سواء کی اور کالسیر انہ ہو۔
اس سے مرادوہ کلمہ نہیں جو عوام الناس کی زبان پر جاری ہو تاہے۔ اگرچہ عوام اور فواص کے کلمے کے الفاظ توالیہ جیسے ہیں لیکن اان کے معانی میں بہت فرق ہے۔
کو وَلَمَ دَلَ تَوْحِدِ کَا بَیْجِ جِبِ کَی زَنْدہ دل سے اخذ کر تاہے تو وہ بھی زندہ ہو جاتا ہے۔ ایک ناممل بیج بھی نہیں اگ سکتا۔ اس لیے اور ایسابیج کامل بیج بین جاتا ہے۔ ایک ناممل بیج بھی نہیں اگ سکتا۔ اس لیے کلمہ توحید کے بیج کانذ کرہ قرآن کریم میں دوجگہ آیا ہے۔
کامہ توحید کے بیج کانذ کرہ قرآن کریم میں دوجگہ آیا ہے۔

منه ربیر سے ساکہ اللہ تقالی کا ارشاد گرامی ہے۔ 1۔ ایک توظاہری قول کے ساتھ جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد گرامی ہے۔ اِذَا قِیلَ لَهُمُ لَا اِلَهَ اِلَّا اللّٰهُ (الصافات: 35)

ادر قبیل مہم کا اِللہ اِل اِللہ اِللہ کے سوا'' ''جب انہیں کماجا تاہے کہ نہیں ہے کوئی معبود اللہ کے سوا'' مار جن الرام میں کا

برب اوردوسرے علم خقیق کے ساتھ جیساکہ اللہ تعالیٰ کاار شادیاک ہے: فاعٰلَمُ اَنَّهُ لَالِلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَعَفُورُ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

وَالْمُؤُمِنْتِ (مُحَدِ:19)

''لیں آپ جان لیں کہ نہیں کوئی معبود بجز اللہ کے اور دعامانگا کریں کہ اللہ آپ کو گناہ سے محفوظ رکھے نیز مغفر خطلب کریں مومن مر دوں اور عور تول کیلئے''

یہ آیت اپنے شان نزول کے سبب خواص کی تلقین کے لیے نازل کی گئ ہے۔ بہتان شریعت میں ہے کہ سب سے پہلے جس شخص نے بارگاہ نبوت میں قریب ترین، آسان اور افضل راستے کی تمنا ظاہر کی وہ حضرت علی بن الی طالب رضی اللہ عنہ ہیں نبی کر یم علی ہے نے وحی کا تظار فرمایا حتی کہ جبر ائیل امین حاضر ہوئے اور کلمہ طیبہ لا الہ الا اللہ کی تین بار تلقین کی۔ حضور علی نے اس کلمے کو وہر ایا اور پھر حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کو اس کی تلقین فرمائی کے پھر آپیل اور پھر حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کو اس کی تلقین فرمائی کے پھر آپیل من من اللہ عنہ کے باس تشریف لے گئے انہیں بھی تلقین کی۔ اور فرمایا:

رَجَعْنَا مِنَ الْجِهَادِ الْمَاصِعُرِ اِلْبِي الْجِهَادِ الْمُأْكُبَرَ مِنَ "ہم چھوٹے جمادے بڑے جماد کی طرف کوٹ آئے" یمال جماد اکبر سے مراد نفس کے خلاف جماد ہے۔ جیسا کہ ایک اور حدیث میں فرمایا:

اَعُدیٰ اَعُدَائِكَ نَفُسِنُكَ الَّتِی بَیُنَ جَنَبِكَ هُو اَعُدیٰ اَعُدیٰ اَعُدیٰ اَعُدیٰ اَعْدیٰ اَعْدیٰ الله بَیْنَ جَنَبِكَ هُو تیرے پہلومیں ہے"
تیر اسب سے براوشمن تیر الپانفس ہے جو تیرے پہلومیں کے سکت جاسل نہیں کر سکتا جب تک
اپنے اندر نفس امارہ، نفس لو امہ اور نفس ملحمہ کو فکست فاش نہیں دے لیتا۔ نفس شکست کھا گیا تو گویا تو اخلاق ذمیمہ سے پاک صاف ہو گیا۔ میری مراد اخلاق حیوانیہ مشلا کھانے پینے اور سونے میں زیادتی، لغوویہ ودہ گفتگو۔ اخلاق سبعیہ مشلا غصہ ، گالی گلوچ ، لڑنا جھری اور سونے میں زیادتی ، لغوویہ ودہ گفتگو۔ اخلاق سبعیہ مشلا غصہ ، گالی گلوچ ، لڑنا جھری ا

اخلاق شیطانیہ مثلاً کبرو نخوت، حسد دبکینہ وغیرہ اس کے علاوہ اور بھی

Click

بہت سے اخلاق ذمیمہ ہیں۔ یہ تمام نفس سے تعلق رکھتے ہیں خواہ بدنی ہویا قلبی۔ جب انسان ان اخلاق ذمیمہ سے پاک ہو جاتا ہے تواس وفت وہ گنا ہول سے واقعی پاک ہو چاتا ہے تواس وفت وہ گنا ہول سے واقعی پاک ہو چکا ہو تا ہے۔ اور اس کا شار مظھر بن اور توابین میں ہونے لگتا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد گرامی ہے۔

إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِتُّ الْمُنَطَهِّرِيُنَ (البَقره: 222) "بيتك الله تعالى دوست ركها ہے بہت توبہ قبول كرنے والوں كواور دوست ركھتاہے صاف ستھر ارہنے والوں كو" ظاہرى گناہوں سے توبہ كرنے والے اس آیت كا مصداق نہیں ہیں۔ اگر چہوہ تائب ہیں لیكن وہ تواب نہیں ہیں۔ كيونكہ تواب مبالغہ كاصیغہ ہے اور اس سے مراد خواص كی توبہ ہے۔

ظاہری گناہوں ہے توبہ کرنے والے شخص کی مثال اس شخص کی سی ہے جو گھاس کو کاٹ دیتا ہے جڑ ہے اکھیڑتا نہیں۔ ظاہر ہے ریہ گھاس دوبارہ اگے گی اور پہلے سے زیادہ اگے گی۔

تواب کی مثال گھاس کو جڑ ہے اکھیر نے والے کی ہے۔ یہ گھاس دوبارہ نہیں اگے گی آئی تو معمولی سی ہوگی جے بآسانی اکھیڑا جاسکتا ہے۔
تلقین ایک ایبا آلہ ہے جو مرید کے ول سے غیر اللہ کو کاٹ ڈالتا ہے کیونکہ کڑو اللہ کو کاٹ ڈالتا ہے کیونکہ کڑو ور خت کاٹ کر ہی اس کی جگہ میٹھے کھیل کا در خت لگایا جاسکتا ہے۔ اس بات میں غورو فکر کرواور سیجھنے کی کوشش کرو۔ جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے :۔
وَهُو َ الَّذِی مُ یَقُبُلُ اللَّوبَةَ عَنْ عِبَادِم وَیَعْفُو عَنِ السیدِیْاتِ (شوری : 25)
السیدِیْاتِ (شوری : 25)

المسيف و رود کا اور در گزر اور وہی ہے جو توبہ قبول کر تا ہے اپنے ہندوں کی اور در گزر کر تا ہے ان کی غلطیوں سے " ایک اور آبیت کریمہ میں فرمایا :

مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمَلَ صَالِحًا فَأُولَٰ ثِلَهُ اللَّهُ

#### 92

سیبِتَا ہِی حَسنَاتِ (الفرقان : 70)

"وہ جس نے توبہ کی اور ایران لے آیا اور نیک عمل کیے توبہ وہ
لوگ ہیں بدل دے گا اللہ تعالی ان کی برائیوں کو نیکیوں ہے "
توبہ کی دو قسمیں ہیں۔ عوام کی توبہ اور خواص کی توبہ عوام کی توبہ توبہ کہ انسان گناہ کو چھوڑ کر اطاعت کی طرف آجائے۔ اخلاق ذمیمہ کو ترک کر کے اخلاق جمیدہ کو اینا لے۔ جنہم کی راہ ہے ہٹ کر جنت کے راہتے پر چل دے۔ آرام و آسائش کی عادت کو چھوڑ کر ذکر و فکر اور مجاہدہ وریاضت کے ذریعے نفس کو مطبع کرنے کی کو شش کرے۔ (یہ عوام الناس کی توبہ ہے ) خواص کی توبہ یہ کہ انسان عوام کی توبہ کے بعد حسنات سے معادف کی طرف معادف سے درجات کی طرف ، قربت و لذات معادف سے درجات کی طرف ، قربت و لذات نفسانیہ سے لذات روحانیہ کی طرف اور نے۔ خواص کی توبہ گویا ترک ماسوااس نفسانیہ سے لذات روحانیہ کی طرف لوٹے۔ خواص کی توبہ گویا ترک ماسوااس سے انس اور اس کی طرف یقین کی آنکھ سے دیکھنا ہے۔

یہ تمام چیزیں وجود کے کسب سے تعلق رکھتی ہیں۔اور وجود کا کسب گناہ ہے جیساکہ کھا گیا ہے۔ تیر اوجود گناہ ہے اس سے برے گناہ کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا ہے عرفاء کہتے ہیں کہ ابر ارکی حسنات مقربین کی سیات ہیں اور مقربین کی سیات ابر ارکی حسنات مقربین کی سیات ابر ارکی - حسنات ہیں اس لیے حضور علی کے روزانہ سوبار استغفار کرتے جیسا کہ رب قدوس کا ارشاد ہے۔ ارشاد ہے۔

"الله تعالیٰ کے ایسے بندے بھی ہیں جن کے بدن تو دنیا ہیں ہیں لیکن ان کے دل تحت العرش ہوتے ہیں"

ہیں ین ان حے دل حت اسر کی ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا دیدار اس دنیا میں نہیں ہو سکتا۔ ہاں صفات خداوندی کے عکس کو دل کے آئینے میں دیکھنا حمکن ہے۔ جیسا کہ حضر ت سیدنا امیر المؤ منین عمر ابن الخطاب رضی اللہ عنہ کاار شاد ہے۔ ق

"میرے دل نے اپنے رب کا دیدار کیا" لینی میرے رب کے نور کے ساتھ ۔ پس دل جمال خداوندی کے عکس کودیکھنے کا آئینہ ہے۔

یہ مشاہدہ مرشد کامل کی تلقین کے بغیر حاصل نہیں ہو تا۔ مگر ضروری ہے کہ شخ واصل نہیں ہو تا۔ مگر ضروری ہے کہ شخ واصل نحق ہو اور اس کا سلسلہ طریقت آخر تک متصل ہو۔ وہ حضور علیقی کے واسطہ سے اور اللہ تعالیٰ کے حکم سے ناقصول کی تکمیل کے لیے مقرر کیا گیا ہو (صاحب خلافت ہو)

اولیاء خواص کے لیے بھیجے جاتے ہیں عوام کے لیے میں۔ یک فرق ہو ول اور نبی ہیں نبی عام و خاص ہر ایک کے لیے متعقل بعضہ مبعوث ہوتا ہو لیکن ولی مر شد صرف خواص کے لیے بھیجا جاتا ہے اور وہ متعقل بعضہ نہیں ہوتا۔ ولی کو ہر حال میں اپنے نبی کی اجاع کرنا ہوتی ہے۔ اگر وہ استقلال بعضہ کا دعوی کرے تو کا فر ہو جاتا ہے۔ حضور علی ہے نیا امر ائیل حضرت سیدنا موکی علیہ السلام اسر ائیل جعیما فرمایا ہے۔ کیونکہ انبیاء نبی اسر ائیل حضرت سیدنا موکی علیہ السلام کی شریعت کی انباع کرتے اور نگ کی شریعت کی انباع کرتے ہور نگی است کے علاء دین کی تجدید کرتے اور نگ شریعت کے احکام کی تاکید کرتے۔ اس طرح اس است کے علاء جنہیں منصب ولایت پر فائز کیا گیاہے خواص کے لیے بھیجے گئے ہیں انکہ وہ امر و نبی کی تجدید کریں۔ اور تاکید و نبیغ، اصل شریعت کے تزکیہ کے ذریعے عمل میں استحکام پیدا کریں۔ تصفیہ اور تزکیہ سے مراو ول کی پائیز گ ہے۔ ول معرفت کا محل ہے۔ یہ لوگ حضور (کے علم کے ذریعے خبر دیتے ہیں۔ جیسا ول معرفت کا محل ہے۔ یہ لوگ حضور (کے علم کے ذریعے خبر دیتے ہیں۔ جیسا ول معرفت کا محل ہے۔ یہ لوگ حضور (کے علم کے ذریعے خبر دیتے ہیں۔ جیسا کہ اصواب صفہ معراج سے پہلے اسرار معراج بنایا کرتے تھے۔ امت محدیہ کاکامل کہ اصحاب صفہ معراج سے پہلے اسرار معراج بنایا کرتے تھے۔ امت محدیہ کاکامل

99

ولی وہی ہے جس کو یہ نور عطاکیا گیا ہو۔ یہ نور نبوت کا ایک جزوہے اور ولی اللہ کے ول میں اللہ تعالیٰ کی امانت۔ عالم وہ نہیں جس کے پاس صرف ظاہری علم ہو۔ اگر چہ ظاہری عالم بھی وراثت نبوت کا حقد ارہے لیکن اس کی حیثیت ذوی الارحام کی سی ہے۔ کامل وارث وہ ہے جو بیٹے کی جگہ ہو۔ بچہ اپنے والد کا ظاہر وباطن میں راز ہو تاہے۔ اسی لیے حضور علیہ نے فرمایا:

إِنَّ مِنَ الْعِلْمِ كَهَيْتَةِ الْمَكُنُونِ لَا يَعُلَمُهُ إِلَّا الْعُلَمَاءُ بِاللَّهِ تعالىٰ فَإِذَا نَطَقُوا بِهِ لَمُ يُنكِرُهُ إِلاَّ اَهُلُ الْعُلَّهُ الْعُرَّهُ اللَّا اَهُلُ الْعُرَّةُ اللَّا الْعُرَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللللْمُ اللْمُلْمُ الللَّهُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللْمُ اللللْمُ الللللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ

"علم ایک چیسی ہوئی چیز کی مانند ہے جسے صرف علماء باللہ ہی جانتے ہیں۔ جب وہ اس علم کو زبان پر لا تے ہیں تو غافل لوگوں کے سواء کو ئی انکار نہیں کرنا"

میں وہ راز ہے جو معراج کی رات اللہ تعالیٰ نے نبی کریم علی کے قلب اطھر میں وہ بعت فرمایا تھا۔ علم کے جو تمیں ہزار باطن ہیں۔ ان میں سے یہ آخری ماطن ہے۔ نبی کریم علی ہے نہاں راز سے اپنے مقربین صحابہ اور اپنے اصحاب صفہ علیم مالر ضوان کے علاوہ کسی عامی کو آگاہ نہیں فرمایا۔ اللہ تعالیٰ ان مقربین بارگاہ کی برکتوں سے ہمیں مستقیض فرمائے اور ان کی نیکیوں اور احسانات کی بارش سے ہمیں سیفیض فرمائے اور ان کی نیکیوں اور احسانات کی بارش سے ہمیں سیفیض فرمائے اور ان کی نیکیوں اور احسانات کی بارش سے ہمیں سیراب کرے۔ آمین یارب العالمین۔

علم باطن اس راز کی طرف رہنمائی کر تاہے۔ تمام علوم و معارف اس راز کا چھلکا ہیں۔ جو علائے ظاہر ہیں وہ بھی اس راز کے وارث ہیں۔ بعض کی حیثیت صاحب الفروض کی ہے۔ بعض کی عصبات اور بعض کی ذوی الار حام کی۔ بیاوگ علم کے حیکلے کو دعوت الی سبیل اللہ کے ذریعے پھیلارہے ہیں بیہ مواعظ حنہ سے کام لیتے ہیں لیکن مشارمے اھل سنت جن کا سلسلہ طریقت مولا علی رضی اللہ عنہ کام لیتے ہیں لیکن مشارمے اھل سنت جن کا سلسلہ طریقت مولا علی رضی اللہ عنہ سے ملتاہے وہ علم کے مغز کے وارث ہیں۔ انہیں باب مدینة العلم کی وساطت سے ملتاہے وہ علم کے مغز کے وارث ہیں۔ انہیں باب مدینة العلم کی وساطت سے ملتاہے وہ علم کے مغز کے وارث ہیں۔ انہیں باب مدینة العلم کی وساطت سے ملتاہے وہ علم کے مغز کے وارث ہیں۔ انہیں باب مدینة العلم کی وساطت سے سے ملتاہ ہوں ہوا ہے بیالوگ حکمت کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف دعوت دیتے

ہیں۔ جبیہا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

أَذُّعُ إِلَى سَبَيْل رَبِّكَ بِالْحِكُمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ىَجَادِلُهُمُ بِالَّتِيُ هِيُ آحَسنَنُ (الْخُل: 125)

"(اے محبوب!) بلائیے (لوگول کو) اینے رب کی راہ کی

طرف حکمت سے اور عمدہ تقیحت سے اور ان سے محث

(ومناظره)اس اندازے لیجیئے جوبرہ ایسندیدہ (اور شائستہ ہو"

علماء ظاہر اور علماء باطن کی گفتگو تواکیک جیسی ہوتی ہے کیکن فروعات میں فرق ہو تاہے۔ بیہ نتیوں معانی حضور علیہ میں بدر جداتم موجود ہیں۔ کیکن مجموعی طور پر کسی اور کو عطانہیں کیے گئے۔ان معانی کو تین قسموں میں تقسیم کیا گیاہے۔

علم كامغز ہے۔ بيہ علم حال ہے۔ بيہ ہے۔ بيہ علم صرف مر دان باصفا كو عطا ہو تا ہے جن کی ہمت کی تعریف حضور علیہ نے فرمائی ہے۔

"هِمَّةُ الرَّجَالِ تَقُلُعُ الْجِبَالَ" إِلَّا

"مر دوں کی ہمہت ہیاڑوں کواکھیڑ سیجینگتی ہے یہاں ہیاڑوں سے مراد قساوت قلبی ہے جوہند گان خدا کی دعااور تضرع

ے محوہ و جاتی ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

وَ مَنْ يُوَّتَ الْحِكُمَةَ فَقَدُ أُوْتِيَ خَيْراً كَثِيْراً (البقره:269) "اور جسے عطاکی گئی دانائی تو یقیناً اسے دے دی گئی بہت بھلائی "

2۔دوسر ی قشم ۔۔

اس مغز کا چھلکا۔ بیہ علماء ظاہر کا حصہ ہے اور اس سے مراد موعظت حسنه ،امر بالمعروف اور نهی عن المئر ہے۔ جیسا که رسوال الله علیستی نے فرمایا۔ ٱلْعَالِم ' يَعِظُ بِالْعِلْمِ وَالْآدَبِ وَالْجَاهِلُ يَعِظُ بِالْصِتَّرُبِ وَالُغُضنبِ اللهِ

"عالم علم اور ادب کے ذریعے سمجھا ٹاہے جبکہ جاہل مار ببیٹ اور نار اضگی ہے" 3۔ تبسری قشم :۔

یہ حکیکے کابھی چھلکا ہے۔ یہ حصہ امراء کو دیاجا تا ہے۔ وہ عدل ظاہری اور

سیاست ہے جس کی طرف قرآن نے بایں الفاظ اشارہ کیا ہے۔
و کھا دِلھ م بِالَّتِی ہی اَحْسنَنُ (الحک : 125)

مید لوگ اللہ تعالی کی صفت قصر کے مظاہر ہیں۔ یہ نظام دین کی حفاظت
کا سبب بیتے ہیں۔ جس طرح کہ سفید چھلکا اخروث کی حفاظت کرتا ہے۔ ظاہری
علاء کا مقام سرخ اور سخت حجلکے کی مانند ہے اور فقرائے صوفیاء عارفین مغز ہیں جو
درخت آگانے کا اصل مقصود ہوتا ہے۔ یہی لب لباب ہے۔ اسی لیے حضور علیہ کے
ذارشاد فی ملانا

عَلَيْكُمُ بِمَجَالَسَةِ الْعُلَمَاءِ وَاسْتَتِمَاعِ كَلَامِ الْحُكَمَاءِ فَإِنَّ اللَّهُ تَعَالَىٰ يُحْجِى الْقَلْبَ بِنُور الْحِكُمَةِ كَمَا يُحْجِى الْقَلْبَ بِنُور الْحِكُمَةِ كَمَا يُحْجِى الْأَرُضَ الْمَيْتَةَ بِمَاءِ الْمَطْرِ الْمَحْدِي الْأَرُضَ الْمَيْتَةَ بِمَاءِ الْمَطْرِ اللهِ عَلَامِ سنو لِي مُحلول مِي بيضُو اور حَمَاء كاكلام سنو كيونكه الله تعالى نور حَمَت سے مردہ دلول كوزندگى مختتا ہے جس طرح مردہ دلول كوزندگى مختتا ہے جس طرح الله مرده ذمين كوبارش كے پانى سے زندہ كرديتا ہے "

كَلِمَهُ الْحِكُمَةِ صَنَآلَهُ الْحَكِيمِ أَخَذَهَا حَيْثُ وَجَدَهَا اللهِ ثَلِمَةُ الْحَدُهُ وَجَدَهَا اللهِ و "دانائى كى بات عقلمند آدمى كى (كويا) كمشده چيز ہے وہ اسے جمال ملتی ہے حاصل كرليتاہے"

لوگوں کی زبانوں پر جاری کلمہ (لا الله الا الله محمد رسول الله) لوح محفوظ سے نازل ہوا ہے۔لوح محفوظ عالم الجبروت کے در جائت سے ہے۔اور

1+1

جو کلمہ واصلین کی ذبانوں پر جاری ہے وہ لوح اکبر سے بلاواسط زبان قدرت کے ذریعے قربت میں نازل ہوا ہے۔ ہر چیز اپنے اصل کی طرف لو ہتی ہے۔ اس لیے اصل تلقین (مرشد کامل) کی تلاش فرض ہے جیسا کہ حضور علی نے فرمایا:
طلب العلم فریضنه علی کُلِّ مُسئلِم وَّمُسئلِمة هُا
مظلبُ العِلْم فَرِیْضنه علی کُلِّ مُسئلِم وَمُسئلِمة هُا
معرفت پر فرض ہے"
حدیث پاک میں علم سے مراد علم معرفت و قربت ہے۔ باقی علوم ظاہرہ کی ضرورت اتن ہے کہ انسان فرائض کو تجالا سیکے جیسا کہ ام غزالی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

حیاۃ القلب علم فادخرہ
وموت القلب جہل فاجتنبہ
وخیرمرادك التقوى فزدہ
کفاك بما وعظتك فاتعظه
دل كى زندگی علم ہے۔ائے ذخيرہ كرلے۔اوردل كی موت جمالت ہے
اسے دامن بچالے۔

تیری بہترین مراد تقویٰ ہے اس میں اور اضافہ کر۔ میری بیہ تقیحت تیرے لیے کافی ہے پس اسے بلج باندھ لے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

وَمَزَ وَّ دُوا فَإِنَّ حَيْرَ الذَّادِ التَّقُوى (البقره: 197) "اورسفر كاتوشه تيار كرواورسب سے بهتر توشه توپر بيزگارى ہے " الله تعالى كى رضا اس ميں ہے كه بنده قربت كى طرف سفر كرے اور در جات (ثواب) كى طرف ملتفت نه ہو۔ جيسا كه الله تعالى كاارشاد گرامى ہے۔ إِنَّ الَّذِيْنَ المَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِيحَةِ (التحصف: 30) اِنَّ الَّذِيْنَ المَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَةِ (التحصف: 30) اور فرمایا:

1+#

قُلُ لَّا اَسِنَتَلُكُمُ عَلَيْهِ اَجِراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِى الْقُرُبٰى (الشُورِي:23) (الشُورِي:23)

"آپ فرمائے میں نہیں مانگا اس (دعوت حق) پر کوئی معاوضہ بجز قرابت کی محبت کے " ایک قول کے مطابق المودۃ فی القربی کا معنی عالم قربت ہے۔

## حواشي

حافظ ابن حجر عسقلانی رحمة الله علیه اپنی کتاب "الفتح" میں گیار ہویں جلد ص 103 پر کلھتے ہیں کہ توبہ لغت میں گناہ ہے منہ موڑ لینے کو کہتے ہیں۔ اور شریعت مطھر ہ میں گناہ کواس کی قباحت کے بیش نظر ترک کرنا۔ اس کے کرنے پرنادم ہونااور دوبارہ نہ کرنے کا پختہ عزم کرنا۔ جس کے ساتھ زیادتی ہوئی ہے امکانی حد تک اس کی تلانی کرنااور اس کے جن کواواکرنا توبہ ہے۔ جبکہ اہل حقیقت کرنزد یک توبہ سے کہ گزری خطاؤوں پر ندامت کی جائے اور آئندہ نیکی پریداومت اختیار کی جائے۔

این ماجدایی سنن میں حضر ت ابد عبید اللہ بن عبد اللہ سے وہ اپنے والدگر ای حضر ت ابن مسعود ہے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علی ہے فرمایا"گناہ ہے توبہ کرنے والا ایسا ہی ہے جیے اس نے گناہ کیا ہی نہ ہو" دیکھے کتاب الزهد باب فرکر التوبہ حدیث نمبر 14250 میں حدیث نمبر 14250 اللہ عند ہے روایت کیا ہے۔ حدیث نمبر 2432 انہوں بنے یہ اضافہ بھی کیا ہے" جب اللہ عند ہے روایت کیا ہے۔ حدیث نمبر 2432 انہوں بنے یہ اضافہ بھی کیا ہے" جب اللہ تعالی بند ہے ہے محبت کرتا ہے تو اسے کوئی گناہ نقصان نمیں پہنچا سکن" زیبر کی انتخاف البارة التقین جلد آٹھ م 506 پر ان الفاظ کا اضافہ کرتے ہیں کہ پھر حضور علی اللہ التی البارة التقین جلد آٹھ م 506 پر ان الفاظ کا اضافہ کرتے ہیں کہ پھر حضور علی اللہ اللہ یہ کہ اللہ میں اللہ کا منافہ کرتے ہیں اللہ کی مارگاہ میں اللہ عنہ ہے دیایت کرتے ہیں اللہ کی مارگاہ میں توبہ کرنے والے جو ان سے پندیدہ اور کوئی نمیں اور گنا ہوں پر اصر ادر کرنے والے بو ان سے پندیدہ اور کوئی نمیں اور گنا ہوں پر اصر ادر کرنے والے بو ان سے پندیدہ اور کوئی نمیں اور گنا ہوں پر اصر ادر کرنے والے بو ان سے پندیدہ اور کوئی نمیں اور گناہوں پر اصر ادر کرنے والے بو تو جمعہ کی رات کویا جمعہ کے دن کو کی جائے اور وہ گناہ سب گناہوں کی نسبت زیادہ نا جو جمعہ کی رات کویا جمعہ کی دن کو کی جائے اور وہ گناہ سب گناہوں کی نسبت زیادہ نا

1+14

بدایک حدیث کا مکراہے۔ حدیث کے آخری الفاظ بدین کہ صحابہ کرام سیمم ارضوان نے یو جھا جہاد اکبر کیا ہے؟ آپ علی نے فرمایا: "جہاد قلب"اس حدیث کوامام غزالی نے الاحیاء جلد سوم ص سمیر نقل کیا ہے۔ عراقی اپنی کتاب "المغنی " میں فرماتے ہیں کہ اس مدیث کو پہنتی نے زہر میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ کے حوالے سے روایت کیا ہے۔ اور بیہ بھی فرمایا ہے کہ اس کی سند میں ضعف ہے۔ امام پہنتی کے نزدیک "الذهد الكبير"ص373 يرپيه حديث صفيف بتائي گئي ہے۔ امام سيوطي فرماتے ہيں كه خطيب بغدادی نے اپنی تاریخ میں جلد 13ص 493 پر حضرت جابر رضی اللہ عنہ کے حوالے ہے بیان فرماتے ہیں کہ حضور علیہ تشریف لائے اور اپنے صحابہ کرام کوخوش آمدید کما اور فرمایا ہم جہاد اصغرے جہاد اکبر کو لوث رہے ہیں۔ صحابہ نے عرض کیا جہاد اکبر کیا ہے؟ نبی كريم علي نے فرمايا: انسان كا اپني خواہشات سے جماد كرنا مناوى "فيض القديد" جلد4ص511 ير لكھتے ہيں كه حضور عليہ أن سحابه كرام كے جواب ميں فرمايا! ہم ایک ایسے وسٹمن ہے جنگ کر کے آرہے ہیں جو ہم سے الگ تھگ رہتاہے۔اور اب ہمیں ایک ایسے دستمن کا سامنا ہے جو ہمارے ساتھ ساتھ ہے۔ اپنی خواہشات سے جنگ سب ہے بردااور عظیم ترین جماد ہے۔ کیونکہ کفار کے خلاف جنگ کرنا فرض کفاریہ ہے اور نفس کے خلاف جنگ کرنا ہر مکلف پر ہر وقت فرض عین ہے۔ ای برائے جماد کی طرف ، حدیث میں اشارہ کیا گیا ہے۔ حضر تان ادھم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں شدیدترین جماد۔

س ہے

خواہشات کے خلاف جماد ہے۔ پس جس نے نفش کوخواہشات سے دوک لیا۔
اس حدیث کو امام غزالی نے "الاحیاء" جلد سوم ص 4 پر نقل قرمایا ہے۔ علامہ۔ عراقی
ابی "المغنی" جلد سوم ص 4 پر فرماتے ہیں کہ اسے پہنٹی نے "الزھد الکبیر" ہیں حضر ت
ابن عباس رضی اللہ عنہ کے حوالے سے بیان کیا ہے۔ اس حدیث کی سند ہیں ایک نام محمہ
بن عبدالر حمٰن بن غروان کا ہے جو حدیث گھڑنے ہیں مشہور ہے۔ دیلمی نے "القدو" "
ہیں اور متقی ھندی نے کنزالعمال جلد 4 ص 4 31 پراے نقل کیا ہے۔
امام قشری فرمار تر ہیں جس فرمزالے کرخوف سے تو کی وہ صاحب تو ہے۔

الم تغیری فرماتے ہیں جس نے سزا کے خوف سے توبہ کی وہ صاحب توبہ ہے۔ جس نے تواب کیلئے توبہ کی وہ صاحب روبہ (متوجہ ہونے والا) ہے۔ یہ بھی کما گیا ہے کہ توبہ مؤمن کی صفت ہے۔ رب قدوس کا فرمان ہے۔ و توبیوا الی الله جمیعا ایھا المقومنوں (نور:31) انابت اولیاء کی صفت ہے۔ رب قدوس کا فرمان ہے وجاء بقلب منیب (ق:33) روبہ انبیاء ومرسلین کی صفت ہے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔ نقلب منیب (ق:33) روبہ انبیاء ومرسلین کی صفت ہے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔ نعم العبد انه اواب (ص:44)

جبانسان لذات روحانیا اور قرمت حاصل کر لیتا ہے اور فاء میں غرق ہوجاتا ہے وراللہ کی قرمت حاصل کر لیتا ہے تواس کا مقصد پورا ہوجاتا ہے کیو نکہ انسان کے وجود کا اصل مقصد ہیں کی ہے (و معا خلقت البحن والانس الا لیعبدون) (ذاریات: 56) اس مقام پر بھی پہنے کر ہمدے کو اپنی ذات بھلاد پنی چاہے۔ بلحہ اس ذات کا یمال لا شی ہو ناواجب ہے۔ ہمدے کو زیب ہی شمیں ہیہ کہ وہ نور اللی کے سامنے معدوم ہوجائے اس مقام پر بھی اگر اس کا وجود ہاتی ہے تو یک سب ہے ہوا گناہ ہوگا۔ کیو نکہ جس نے حق کو پچانا اور اپنی اور وجود کو ہاتی رکھا تواس نے بداد بی کی اور سے بہت ہوا گناہ ہے عرفاء کتے ہیں کہ اہر اد کی اور وجود کو ہاتی رکھا تواس نے بداد بی کی اور سے بہت ہوا گناہ ہے عرفاء کتے ہیں کہ اہر اد کی صنات مقربیان کی سیئات ہیں اور مقربین کی سیئات اہر ار کے حسنات ہے۔ حضر ات ابی صعید خرار کا کلام ہے۔ اسے ابن عساکر نے اپنی تاریخ میں جلد دوم ق 65 پر نقل کیا ہے۔ سے سیکن ذرکش نے اسے حضر ت جنید بغدادی رحمۃ اللہ کی طرف منسوب کیا ہے۔ دیکون ذرکش نے اسے حضر ت جنید بغدادی رحمۃ اللہ کی طرف منسوب کیا ہے۔ اور مقربین میں فرق ہے ہیں کہ اہر ار اور مقربین میں فرق ہے ہے کہ مقربین وہ لوگ ہیں جو حظوظ اور ادادہ سے ہیں کا در اپنے مولا کے اور مقربین میں فرق ہے کام شمیں لیتے راضی ہر ضار ہے ہیں) اور اپنے مولا کے حقوق کو پوراکر نے میں استعال کے جاتے ہیں۔ عادت اور طلب میں ان کی مزل مولا حقوق کو پوراکر نے میں استعال کے جاتے ہیں۔ عادت اور طلب میں ان کی مزل مولا حقوق کو پوراکر نے میں استعال کے جاتے ہیں۔ عادت اور طلب میں ان کی مزل مولا

Click

#### 1+4

ک رضا ہوتی ہے ایر اروہ ہیں جوائے خطوط اور ارادوں کے ساتھ باقی ہوتے ہیں اور اعمال صالحہ اور مقامات یقین میں انہیں قیام عشا جاتا ہے تاکہ وہ ان مجاھدوں سے ارفع در جات کی جزایا کیں واللہ اعلم "المصنوع" ص 94

پیر حدیث ہمیں شمیں کی۔

عمر بن الخطاب بن نفیل بن عبد العزی ، القرشی ، العدوی ، اید حفص - آپ عام الفیل کے تیرہ سال بعد بیدا ہوئے - ستائیس سال کی عمر میں اسلام قبول کیا - اشراف قریش میں شار ہوتے ہتھے ۔ جاھلیت میں سفارت کا منصب آپ کے پاس تھا۔ آپ عشرہ 'شرہ میں ہیں ۔ نبی کریم علی ہوئے ہیں ۔ نبی کریم علی شہید ہوئے تفصیل کیلئے دیکھے کتاب "تہذیب تاریخ الخلفاء" از امام سیوطی تہذیب الشیخ تایف العباس ، شخقیق خالد الرزی - محد غسان عزقول - دارالالباب د مشق

۔ اسے دیلمی نے "الفرووس" ص802 پر حضرت ابو هریرہ سے روایت کر کے نقل کیا

ہے۔ منذری نے ''التر غیب والتر هیب'' جلد اول ص 103 پر اسے ذکر کیا ہے۔ اس طرح اسے ابو عبد الرحمٰن سلمی ''الار بعین فی التصوف'' میں۔ سیوطی نے ''الائی'' جلد

طرح اسے ابو عبد الرحمٰن ملمی "الاربطن فی اصفوف میں۔ سیو فی ہے ''لاک مہما اول ص 221 پر نقل کیاہے اور انتازا کد کیاہے ''قیامت کے دن اللہ تعالیٰ ایک جگیہ علماء

کو جمع فرمائے گااوران سے فرمائے گامیں نے تہمیںاس لیے علم ود بعث نہیں کیا کہ تہمیں عذاب دینے کااراد در کھتا تھا" حدیث میں احل العزق سے مراد اہل غفلت ہیں جو دنیا کی

عد اب دسیے کا اراز ہور مساحات مدیب میں میں ہوتا ہے۔ طرف ماکل ہوتے ہیں۔ دنیا کی زیب وزینت نے انہیں دھو کے میں ڈال رکھا ہو تاہے۔

شھوات نفسانی کی انباع کرتاہے اللہ کی نافر مانی کرتاہے۔ (اسی وجہ سے) اللہ اور اس کے

ر ہول کے احکام کی نافر مانی کر تا ہے اور دین کوبالکل ترک کر دیتا ہے۔ بیہ اشعار امام شافعی سر

, کی طرف منسوب میں۔

شبكوت الى وكيع سوء حفظى فاوصانى الى ترك المعاصى فان العلم نور من اله ونور الله لا يعطى لعاصى

میں نے حضرت وکیع کی خدمت میں اپنے حافظے کی کمزوری کی شکایت کی توانہوں نے مجھے گناہ چھوڑنے کی تلقین فرمائی اور بتایا کہ علم اللہ کے نور سے نور ہے ایک نور ہے اور یہ نور

Click

سرنخش کو نہیں دیاجا تا۔

الجلونی "الحق "جلد دوم ص 444 پر لکھتے ہیں کہ مجھے علم نہیں ہو سکا کہ بید حدیث ہے۔ لیکن بعض لوگوں نے اسے شخ احمد غزالی (امام غزالی کے سکے ہوائی) سے نقل کیا ہے۔ پس اس کی مراجعت سیجے۔ الاز هری نے "تحذیر" ص 183 میں اس کی موافقت فرمائی ہے۔

يە حدىث جميں شيں ملی

یہ آیک حدیث کا عمرانے جے المیشمی نے "الجمع" جلد اول س 125 پر حضرت ابوالمامہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے حوالے سے نقل کی ہے۔ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیاتی نے فرمایا: "حضرت لقمان نے اپنے بیٹے کو نصحت کی : اے میرے بیٹے علماء کی مجلس میں بیٹھا کرو۔ اور دا نشودول کا کلام سنا کرواللہ تعالیٰ مردہ دلوں کو نور حکمت سے اس اس کرواللہ تعالیٰ مردہ دلوں کو نور حکمت سے اس اس کہ اس خدیث کو طبر انی نے "الکبیر" میں روایت کیا ہے۔ ابو نعیم" حلیہ" جلد اٹھ ص 82 پر نکھتے حدیث کو طبر انی نے "الکبیر" میں روایت کیا ہے۔ ابو نعیم" حلیہ" جلد اٹھ ص 82 پر نکھتے ہیں کہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے شموقو فااور مر فوعا روایت ہے۔ آپ علیات نے فرمایا: ہر عالم کی مجلس میں بیٹھو جو پانچ چیزوں فرمایا: ہر عالم کی مجلس میں میٹھو جو پانچ چیزوں سے فرمایا: ہر عالم کی مجلس میں میٹھو جو پانچ چیزوں اس عالم کی مجلس میں میٹھو جو پانچ چیزوں اس عالم کی مجلس میں میٹھو جو پانچ چیزوں (کو اپنانے) کی دعوت دیتا ہو۔ شک سے یقین ریاء سے افلام ، رغبت سے تکبر سے عاجزی ، اور عداوت سے نصیحت "۔ اسے امام غزالی نے افلام ، رغبت سے تکبر سے عاجزی ، اور عداوت سے نصیحت "۔ اسے امام غزالی نے محصل اللہ حیاء" میں جلداول می 263 یرذکر فرمایا ہے۔

امام قضائ اپنی مندمیں (جلداول ص 65) حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عند ہے روایت کرتے ہیں فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ ہے فرمایا: دانائی کی بات عقلمند کی گمشدہ چیز ہے وہ اسے جمال بائے لینے کاسب سے زیادہ حق رکھتا ہے"امام ترندی" الجامع الصحح" میں (کتاب العلم باب ماجاء فی فضل العلم "حکمت کی بات مؤمن کی گمشدہ میراث ہے۔ جمال اسے یا ہے دوسر ول سے زیادہ اس کے لینے کاحق رکھتا ہے"

ائن ماجد کی روایت کردہ حدیث کا نکڑاہے۔ (سنن ائن ماجہ۔ کتاب المقدمہ باب فضل العلماء والحث علی طلب العلم حدیث نمبر 224) حضرت انس بن مالک ہے روایت ہے۔ تتمہ حدیث میں سونے ہے۔ تتمہ حدیث میں سونے اور موتوں کا ہار" مناوی (فیض القدیم۔ حکم سکھانا ایسے ہے جیسے خزیم کے گئے میں سونے اور موتوں کا ہار" مناوی (فیض القدیم۔ حکم 267) فرماتے ہیں کہ حضرت سرور دی

. ...10/--

-11

۳۱۰

۵۱-

(عوارف المعارف) ميں فرماتے ہيں فرض علم كونسا ہے اسبارے اختلاف ہے بہلا قول بيہ ہے كہ علم الاخلاص كه الاخلاص اور آفات نفس كى معرفت كأعلم فرض ہے كيونكه اخلاص مامور بہ ہے جس طرح کہ عمل ما مور بہ ہے۔ بفس کا دھو کہ اس کی سر کشی اور شھوات اخلاص کی بنیادوں کو کھو کھلا کر دیتی ہیں۔ پس اخلاص کا علم فرض ہے۔ دوسر ا قول رہے ہے کہ معاملات مثلاً بیع و شراء کاعلم فرض ہے۔ تیسرا قول رہے علم التوحید فرض ہے تاکہ انسان اس نظریے کواپنا سکے۔استدلال کر سکے اور نقل کر سکے۔چوتھا قول رہے ہے علم الباطن فرض ہے۔اور اس سے مراد ایباعلم ہے جو یقین میں اضافہ کر دے۔ بیہ علم صحبت اولیاء ہے میسر آتا ہے۔ کیونکہ وہ مصطفیٰ کریم علی ہے وارث ہوتے ہیں۔ امام غزالی (منهاج العابدين ص7-8) فرماتے ہیں یاد رکھیے جن علوم كا حصول فرض ہے ان کی کل تین قشمیں ہیں۔علم توحید ،علم باطن یعنی وہ علم جس کا تعلق دل اور اس کی مساعی ہے ہے اور علم شریعت۔ان میں سے ہر علم کتنا سیکھنا فرض ہے تو اس بارے عرض ہے کہ علم توحید ہے توا تنا فرض ہے جس سے دین کے اصول معلوم ہو سکیں بیغیٰ جس علم کے ذریعے توسمجھ جائے کہ تیراایک معبودہے جوعالم ، قادر ،ارادہ فرمانے والا، ہمیشہ زندہ رہنے والا متکلم، سمج وبھیر وحدہ لاشریک ہے۔وہ صفات کمال ے متصف ہے۔ ہر عیب اور کمزوری سے پاک ہے وہ حدوث سے پاک قدیم ہے۔ ہر عادت کا خالق ہے اور محمد علیہ اس کے بندے اور رسول بین جو شریعت وہ کیکر آئے ہیں حق ہے اور اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے ہے۔ رہاعلم باطن کی فرض مقدار تووہ واجبات اور مناهی کاعلم ہے۔ تاکہ نواس کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی عظمت کو سمجھ سکے اور اخلاص ، نیت اور بہترین عمل کرنے کے طریقے معلوم کرسکے۔علم شریف کی فرض مقدارا تن ہے کہ نواس کے ذریعے فرض کی متعینہ مقدار کو سمجھ سکے۔اوراس کی ادائیگی کے طریقے معلوم کر سکے۔مثلاطہارت ، نمازوغیر ہ۔ای مقدار سے زیادہ علوم کا حصول فرض کفایہ ہے۔

# حچھٹی فصل

اهل تصوف لے کے بیان میں:۔

الل تصوف کی وجہ تسمیہ یا تو یہ ہے کہ وہ نور معرفت و توحید ہے اپنے باطن کا تصفیہ کرتے ہیں۔ یابیہ کہ وہ اصحاب صفہ جیسی (فقیرانہ) زندگی گزارتے ہیں یا پھر یہ کہ وہ صوف (اون) کالباس زیب تن کرتے ہیں۔ مبتدی بھیڑ کی اون کالباس پہنتا ہے۔ حسب باہم تفاوت ہو تا ہے۔ تفسیر مجمع البیان کے مصنف لکھتے ہیں : اہل زہد کو چاہیے کہ باہم تفاوت ہو تا ہے۔ تفسیر مجمع البیان کے مصنف لکھتے ہیں : اہل زہد کو چاہیے کہ وہ لباس اور کھانے پینے میں سخت چیز وں کا استعال کریں۔ اصل معرفت کے لیے مناسب یہ ہے کہ وہ نرم چیزیں استعال میں لائیں۔ لوگوں کا اپنے مراتب و منازل سے فروتر ہو کر رہنا سنت ہے تا کہ کسی طریقے ہیں حدسے تجاوزنہ ہو جائے۔ اہل تصوف کی چو تھی وجہ تسمیہ یہ ہو سکتی ہے کہ وہ حضر ت احدیت میں پہلی صف کے تصوف کی چو تھی وجہ تسمیہ یہ ہو سکتی ہے کہ وہ حضر ت احدیت میں پہلی صف کے تولی ہیں۔

تصوف کالفظ چار حروف پر مشتمل ہے۔ تاء، صادہ واؤ، فا۔

نا :ــ

توبہ کو ظاہر کرتی ہے۔اس کی دوقتمیں ہیں، ظاہر کی توبہ اور باطن کی توبہ فاہر کی توبہ اور باطن کی توبہ ظاہر کی توبہ اور باطن کی توبہ ظاہر کی توبہ بیہ ہے کہ انسان اپنے تمام ظاہر کی اعضاء کے ساتھ گناہوں اور افلاق رذیلہ سے اطاعت وانقیاد کی طرف لوث آئے اور قولا و فعلا مخالفات کوترک

كركے موافقات كواينالے۔

باطنی توبہ بیہ کہ انسان باطن کے تمام اطوار کے ساتھ مخالفات باعنیہ سے موافقات کی طرف آجائے اور دل کو صاف کر لے۔ جب اخلاق ذمیمہ، اخلاق حسنہ میں تبدیل ہو جائیں تو تاء کا مقام مکمل ہو جاتا ہے۔ اور ایسے شخص کو تائیب کہتے ہیں۔

صاد :ر

صفاء کو ظاہر کرتاہے۔ صفاکی دوقتمیں ہیں۔ صفاء قلبی اور صفاء سری۔ صفاء قلبی توبیہ ہے کہ انسان بشری کدور تول سے اپنے دل کو صاف کر اللے مثلاً کشرت اکل کے وشرب، کشرت کلام، کشرت نوم جیسی دل سے تعلق رکھنے والی کدور تیں اور اسی طرح ملاحظات د نیوی مثلا زیادہ کھانے کی فکر، زیادہ جماع، اہل و عیال کی زیادہ محبت اور اسی طرح کی دوسری نفسانی کدور تیں جن سے اللہ تعالیٰ نے روک دیاہے۔

ان کدور تول ہے دل کو صاف کرنا ملازمت ذکر بغیر ممکن نہیں۔ شروع میں مرشدا ہے مرید کوذکر بالجمر کی تلقین کرے تاکہ وہ مقام حقیقت تک پہنچ جائے جیساکہ رب قدوس کاار شادگرامی ہے۔

اَنَّمَا الْمُوَّمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذَكِرَاللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمُ (الانفال: 2)

"صرف وہی سے ایماندار ہیں کہ جب ذکر کیا جاتا ہے اللہ تعالیٰ کا توکانپ اٹھتے ہیں ان کے دل"

لیمی ان کے دلول میں ختیت پیدا ہو جاتی ہے تا ظاہر ہے ختیت صرف اسی صورت میں پیدا ہو سکتی ہے کہ دل غفلت کی نیند سے بیدار ہو جائیں۔
اور ذکر خداوندی ہے اس کا ذنگ از جائے۔ ختیت کے بعد خیر وشر جوائی تک مخفی ہو تا ہے اس کی صورت دل پر نقش ہو جاتی ہے جیسا کہ کما جاتا ہے عالم نقش مخفی ہو تا ہے اس کی صورت دل پر نقش ہو جاتی ہے جیسا کہ کما جاتا ہے عالم نقش مخفی ہو تا ہے اس کی صورت دل پر نقش ہو جاتی ہے جیسا کہ کما جاتا ہے عالم نقش مخفی ہو تا ہے اس کی صورت دل پر نقش ہو جاتی ہے جیسا کہ کما جاتا ہے عالم نقش مخفی ہو تا ہے اس کی صورت دل پر نقش ہو جاتی ہے جیسا کہ کما جاتا ہے عالم نقش مخفی ہو تا ہے اور عارف اسے صیقل کرتا ہے۔

Click

111

رہی صفائے سری تواس کا مطلب سے کہ انسان ماسوااللہ کودیکھنے سے
اجتناب کرے اور اس کو دل میں جگہ نہ دے۔ اور سے وصف اسائے توحید کا لسان
باطن سے مسلسل ورد کرنے سے حاصل ہو تا ہے۔ جب سے تصفیہ حاصل ہو جائے
توصاد کا مقام پورا ہو جاتا ہے۔

واؤ: \_

سے واوولایت کو ظاہر کرتی ہے۔اور ولایت تصفیہ پر مرتب ہوتی ہے۔ جیسا جر کرتی ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

اللَّا إِنَّ اوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا حَوْفٌ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمُ يَحُزَنُونَ كُولَ اللَّهِ لَا حَوْفٌ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمُ يَحُزَنُونَ كَرِهُ) (يونس: 26)

"خبر دار! بیشک اولیاء الله کونه کوئی خوف ہے اور نه وہ عمکین مول گے"

ولایت کے نتیج میں انسان اخلاق خداو ندی کے رنگ میں رنگ جاتا ہے جیسا کہ رسول اللہ علیہ کاار شاد گرامی ہے۔

> تَخَلَّقُوا بِأَخِلَاقِ اللَّهِ هُـ "اخلاق خداوندي كوا بنالو"

لین صفات خداوندی سے متصف ہو جاؤ۔ ولایت میں انسان صفات بشری کا چولہ اتار بھینکنے کے بعد صفات خداوندی کی خلعت زیب تن کر لیتا ہے۔ حدیث قدسی میں اللہ تعالی کاار شاد ہے۔

> اذا احببت عبدا کنت له سمعا وبصرا ویدا ولیسانافیی یسمع ویی یبصر ویی یبطش و بی ینطق ویی یمشی <sup>د</sup>

> "جب میں تسی ہندے کو محبوب بنالیتا ہوں تواس کے کان، آنکھ ،ہاتھ اور زبان بن جاتا ہوں۔ (اس طرح) وہ میری ساعت کے ذریعے سنتاہے۔ میری بصارت کے ذریعے دیکھیا

ہے، میری قوت سے بکڑتاہے میری زبان قدرت سے گفتگو كرتاب اور مير بياؤل سے چلتاہے" ، جو آدمی اس مقام پر فائز ہو جاتا ہے وہ ماسوای اللہ سے کٹ جاتا ہے۔ جیساکہ اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

وَقُلُ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ (الاسراول81) "اور آپ (اعلان) فرما دیجئے آگیا ہے حق اور مٹ گیا ہے باطل بيئك باطل تفاهى منت والا" یہاں واؤ کا مقام مکمل ہو جاتا ہے۔

یہ حرف فناء فی اللہ کو ظاہر کر تاہے۔ بعنی غیر سے اللہ تعالیٰ میں فناہو جانا جب بشری صفات فنا ہو جاتی ہیں تو خدائی صفات باقی رہ جاتی ہیں۔اور خدائی صفات نه فناهو تی ہیں نه فساد کا شکار اور نه زائل هو تی ہیں۔

یس عبد فانی رب باقی اور اس کی رضا کے ساتھ باقی بن جاتا ہے اور بیرہ ہُ فانی کا دل سر ربانی اور اس کی نظر کے ساتھ باقی ہو جاتا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا

ارشادہے۔

كُلُّ شَنَىء هَالِكُ إِلَّا وَجُهَه '(القَصَص: 88) "ہرچیز ھلاک ہونے والی ہے سوائے اس کی ذات کے" یماں میہ احتمال بھی ہے کہ اس سے مراؤ اللہ کی رضا اور خوشنودی لی جائے۔ لینی ساری چیزیں فانی ہیں سوائے ان اعمال مالحہ کے جن کو صرف اللہ تعالیٰ کی رضاء اور خوبشنو دی کے لیے سر انجام دیاجائے۔ پس وہ راضی برضا ہوجاتا

عمل صالح کا نتیجہ حقیقت انسان کی زندگی ہے جسے طفل معانی کہتے ہیں۔اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

إِلَيْهِ يَصِنَعُدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الْصَبَّالِحُ يَرُفَعُهُ

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

### <del>https://ataunnabi.blogspot.com/</del>

111

(ناطر :10)

"اسى كى طرف چر صتاب پاكيزه كلام اور نيك، عمل پاكيزه كلام

کوبلند کر تاہے"

ہروہ کام جو غیر اللہ کے لیے ہوشرک ہے اور شرک کامر تکب ھلاک ہونے والا ہے۔ جب انسان فناء فی اللہ کے مقام پر فائز ہو جاتا ہے تواسے عالم قربت میں بقاحاصل ہو جاتی ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

فِی مَقَعَدِ صِدِقِ عِنْدَ مَلِیُكِ مُقَتَدِرِ (القمر: 55) "بری پندیدہ جگہ میں عظیم قدرت والے بادشاہ سے پاس (بیٹھے) ہول گے"

عالم لاھوت میں بھی انبیاء واولیاء کے ٹھیرنے کی جگہ ہے جیسا کہ اللہ ن

تعالیٰ کاار شادہے۔

وَكُونُوْ المَعَ الْصِلَّادِقِينَ (التوبد: 119) كَ "اور ہو جاؤسچے لوگول كے ساتھ"

جب حادث قدیم ہے مل جاتا ہے تو حادث کا اپنا وجود نہیں رہتا کسی شاعر نے اسی طرف اشادہ کرتے ہوئے کہاہے۔

> صفات الذات والا فعال طرا قديمات مصونات الزوال

الله تعالیٰ کی تمام صفات اور افعال قدیم ہیں جو زوال پزیر ہونے سے

محفوظ ہیں۔

جب فناتمام ہو جائے تو صوفی حق کے ساتھ ہمیشہ کیلئے باقی بن جاتا ہے^ قرآن کریم میں ہے :

اولئك اصحاب الجنة هم فيها خالدون (البقره: 82) "وبى جنتي بين وه اس جنت مين بميشدر في والي بين"

110

## حواشي

امام قشیری (الرسالہ ص217-218) فرماتے ہیں کہ ابو محد جریری سے تصوف کے بارے دریافت کیا گیا توانہوں نے فرمایا: سنت کے مطابق اخلاق اپنالینااور برے اخلاق ے منہ موڑلینا تصوف ہے۔ فرمایا میں نے ابد حمزہ بغدادی رحمۃ الله علیہ کو فرماتے سا سے صوفی کی نشانی رہے کہ وہ غنا کے بعد فقر اختیار کرلے۔ عزت ملنے کے بعد غنی کا اظهار کرے ، ذلت کے بعد گرون اکڑائے اور ممنامی کے بعد شہرت کا طالب ہو۔ عمر بن عثان کی نے یو چھا گیا کہ تصوف کیا ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا۔ بہتر سے بہتر کی طرف سفر تصوف ہے۔رویم ہے بھی نہی سوال ہوا توانہوں نے فرمایا : نفس کی باگ ور الله تعالیٰ کے وست قدرت میں دے دینا کہ جیسا جاہے اس سے خدمت لے۔ حضرت جنیدر حمة الله علیه ہے یو جھا گیا تصوف کیاہے ؟ توانہوں نے فرمایا تصوف ہیہ۔ ہے کہ بغیر کسی غرض کے تواللہ کی معیت حاصل کرے۔ آپ نے فرمایا: میں نے حضرت رویم کو فرماتے سنا: تصوف تین خصلتوں پر مبنی ہے فقر اختیار کرنا،بذل دایثار پر عمل پیرا ہونااور اپنی منشااور ارادے کوترک کر دینا حضرت جینید کا قول ہے تصوف زمین کی ما نند ہے جس پر جمان بھر کی گندگی تھینکی جاتی ہے لیکن اس سے جو پچھے نکانے وہ لیے اور خوصورت ہو تاہے۔ حضرت شبلی نے صوفی کی تعریف میں فرمایا۔ صوفی وہ ہے جو خلق ہے تعلق توڑ لے اور حق ہے واصل ہو جائے۔ میں نے حضرت جینیدر حمۃ اللہ علیہ ے سنا: تصوف بیرے کہ اللہ تعالیٰ مجھے جھے سے مردہ کر دے اور مجھے آیئے ساتھ زندہ كرد\_\_ايك د فعد آب نے تصوف كے بارے جواب دنيا۔ تصوف بيہے كہ تو كى چيز كا مألك ہوليكن وہ تيرى مالك نەبن سكے حضرت جيندنے فرمايا تضوف يورے دل وجان سے الله كاذكر كرياءالله نعالي كانام سنته بي وجدكي كيفيت طاري مو جانااور سنت كي انتباع ميس عمل پیراہونا۔ آپ ہی کاار شادہے صوفی زمین کی مانندہے جے گنتاخ سر دی روندتی ہے اس ابر کی ما نند ہے جو ہر چیز پر سامیہ قاتن ہو جا تاہے اور الیک بارش کی طرح ہے جو ہر چیز کو سیراب کرتی ہے۔ حضرت سھل بن عبداللہ فرماتے ہیں کہ صوفی وہ ہے جوابیے خون کو ھدر جانے اور اپنی ملک کو مباح سمجھے۔حضرت نوری کاار شاد ہے: صوفی کی تعریف میہ

.

ہے کہ یکھ نہ ہو توسکون میں ہواور یکھ کے اللہ کے ساتھ بیٹھنا ہے۔ حسرت جریری فرماتے ہیں فرماتے ہیں۔ تصوف بغیر غم کے اللہ کے ساتھ بیٹھنا ہے۔ حسرت جریری فرماتے ہیں تصوف حل کی تصوف نام ہے مراقبہ احوال اور لزوم ادب کا۔ حضرت مزین فرماتے ہیں تصوف حل کی فرمانیہ واری ہے۔ حضرت الا تراب نخشندی کا قول ہے صوفی وہ ہے جس کو کوئی چیز مکدر نہ کرے اور اس کے ذریعے ہر چیز صاف ہو جائے۔ الا المحن سیر وانی کا ارشاد ہے صوفی اور اوسے نہیں وار دات ہے بنتا ہے۔ ذہبی (الیسر 534/14ک) حضرت کائی کے حوالے سے فرماتے ہیں تصوف حسن خلق کا دوسر انام ہے۔ جو خلق میں تجھ سے جنتا آگے ہوگاتے میں انتاآ گے ہوگا۔

الا ان الاولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يخزنون (يونس: 62)
حضرت تشيرى (الرساله ص 203) فرمات بين كه حضرت الوسعيد خراز نے فرمايا الله
تعالى البين بعدول بين ہے كى بعد ہے كوجب منصب ولايت پر فائز كرنا چاہتا ہے تواس
كے ليے ذكر كا دروازہ كھول ديتا ہے۔ جب ذكركی لذت ہے اسے كامل آشنائی ہو جاتی
ہے تواس پر قرمت كادروازہ واكر ديتا ہے۔ پھراہے مجالس انس پر بلند كر تا ہے۔ پھراہے

۲ٍ

سوب

کری توجید پر بٹھا دیتا ہے۔ اس کے بعد سامنے سے پر دے ہٹا دیتا ہے اور اس کو دار فروانیہ میں داخل کر دیتا ہے۔ یہال جلالت وعظمت سے پر دہ اٹھ جاتا ہے اور آدمی کی نظر جلال وعظمت پر پرُ جاتی ہے جس ہے وہ انسان بلا ہواوھوس بن جا تاہے۔ یہی وہ مقام ہے جہاں بیرہ کمحہ فافی بن جا تاہے اللہ کی حفظ وامان میں چلا جا تاہے۔اور دعوی نفس سے

بر ں ہوجا ہاہے۔ یہ الفاظ جمیں نہیں ملے هیٹمی نے (الجمع جلد :8ص20)حضرت عمارین یاسر کی روہ بیت ے بیر حدیث ثقل کی ہے کہ حضور علیہ فی نے فرمایا۔ "حُسنَنُ الْحُلُقَ حُلُقُ اللّٰهِ الْأَعُظَمْ"ات طبرانى نے بھى اوسط كبير "ميں نقل كياہے۔

كتاب الاحاديث القدسيه ص81-84 مام ظارى رحمة الله عليه بهى (مسيح البخارى-كتاب الرفاق باب التواضع) حضرت انو حریرہ رضی اللہ عنہ ہے روایت کردہ الیمی ہی ایک حدیث نقل کرتے ہیں۔رسول کریم علی نے فرمایا: اللہ تعالی نے فرمایا: جس نے میرے ولی ہے دستنی رکھی میں نے اس کے خلاف جنگ کا اعلان کر دیا میں نے اپنے ہدوں پر جو فرض عائد کیے ہیں ان کی نسبت کوئی چیز مجھے محبوب شیں کہ وہ ان کے ذریعے میرا قرب حاصل کریں۔ بندہ نوا فل کے ذریعے میرا قرب حاصل کر تاجاتا ہے حتی کہ میر امحبوب بن جاتا ہے اور جب میر المحبوب بن جاتا ہے تو میں اس کی سمع بن جاتا ہوں جس ہے وہ سنتا ہے۔ اس کی بصارت بن جاتا ہون جس سے وہ دیکھتا ہے۔ اس کے ہاتھ بن جاتا ہوں جس ہے وہ پکڑتا ہے۔اس کے پاؤل بن جاتا ہول جس ہے وہ چلنا ہے۔اگروہ مجھے سے مائے تواہے ضرور عطاکر تاہول۔اگر میری پناہ طلب کرے تواہے ا پی پناہ میں لے لیتا ہوں۔ میں جو کام بھی کر تا ہوں تر در نہیں ہو تاسوائے مؤمن کی جان کے کیونکہ وہ موت کو ناپند کر تاہے اور میں اس کی اس ناپیندیدگی کوناپیند کر تاہول۔ نسخوں میں واللہ مع الصاد قین لکھا ہوا ہے۔ بیہ آیت شیں بلحہ تصحیت ہے۔

حضرت قشیری (الرسالہ ص 217) فرماتے ہیں کہ حضرت جینیدے یو چھا گیا تصوف ۸ بـ كياب ؟ توانهول نے فرماياكه تجھے بلاعلاقه الله تعالى كى معيت حاصل ہو۔

## ساتویں فصل

ذ کرواڈ کار کے بارے میں :<sub>۔</sub>

لسانی ذکر :۔

گویادل کو بھولا ہواسبق یاد کراناہے۔وہ اللہ تعالیٰ کاذکر بھول چکا تھااس ذکر کے ساتھ اس کو میہ بھولا ہواسبق یاد آجائے گا۔

ذکرنفس :۔

یہ ذکر سنائی نہیں دیتااور اس میں حرف وصوت پائے جاتے ہیں ہال ہیہ باطن میں حس وحرکت کے ذریعے سنائی دیتا ہے۔ با

ذکر قلبی :۔

اس کاطریقہ بیہ کے دل اپنی تہہ میں اللہ کے جلال وجمال کو ملاحظہ کرے۔

ذ کرروحی :۔

(صرف روح ذکر کرتی ہے) اس کا نتیجہ بیہ ہے کہ تجلیات صفات کے

انوار مشاہرہ میں آنے لگتے ہیں۔

ذ کرسرّ ی :۔

اس ہے مراداسرارالی کے مکاشفہ کے لیے مراقبہ کرناہے۔

ذ کر خفی :۔

مقصد صدق میں حجال ذات احدیت کے انوار کامعاقبہ ذکر خفی ہے۔

ز کراخفیا**لخف**ی :۔

حق الیقین کی حقیقت پر نظر ر کھنا ذکر اخفی العحفی ہے۔ اس ذکر ہے سوائے اللہ تعالیٰ کے کوئی مطلع نہیں ہو سکتا۔ جیسا کہ ارشاد ربانی ہے۔

فَإِنَّهُ يَعُلُمُ السِّرَّ وَأَحُفِّي (ط :7)

"وہ توبلاشبہ جانتاہے رازوں کو بھی اور دل کے بھیدوں کو بھی"

ذکر کی بیہ صورت تمام عالموں تک پیجنے والی اور تمام مقاصد کو پانے والی ہے کے اید رہے کہ ایک اور روح بھی ہے۔ روح کی بیہ قشم تمام ارواح سے زیادہ لطبف ہے۔اسی دوسری روح کا نام طفل معانی ہے۔ بیہ اللہ تعالی کا ایک خاص عطیہ ہے جو

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

119

بندے کوان اطوار کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی طرف بلاتا ہے۔ عرفاء فرماتے ہیں کہ یہ روح ہرایک کو نہیں ملتی بلکہ صرف خواص کودی جاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

یُلُقِی الرُّورُحَ مِن اَمُنِ مِن عَلٰی من یَشْنَاءُ مِن عِبَادِهِ

(غافر: 15)

''نازل فرما تاہے وحی اپنے فضل سے اپنے بندوں میں سے جس پر جاہتاہے''

رہ روح ہمیشہ عالم قدرت میں رہتی ہے اور عالم حقیقت کا اس طرح مشاہدہ کرتی ہے کہ اس کی نظر غیر کی طرف بھی ملتفت نہیں ہوتی جیسا کہ حضور علیہ کاارشادگرامی ہے۔

اَلدُّنَيَا حَرَامٌ عَلَى اَهُلِ الْآخِرةِ وَالْآخِرةُ حَرَامٌ عَلَى اَهُلِ اللَّهِ عَلَى اَهُلِ اللَّهِ عَلَى اَهُلِ اللَّهِ عَلَى اَهُلِ اللَّهِ الدُّنْيَا وُهُمَا حَرَامَانِ عَلَى اَهُلِ اللَّهِ اللَّهِ الدُّنْيَا وُهُمَا حَرَامَانِ عَلَى اَهُلِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْم

کی پابندی کرکے صراط مستقیم برگامز ن رہے طالبان حقیقت پر فرض عین ہے کہ وہ ہمیشہ اللّٰد کی یاد میں رہیں جیسا کہ اللّٰذ کریم کاار شاد ہے۔

اَلَّذِيْنَ يَذُكُرُونَ ﴿ اللَّهَ قِيَامًا قَ قَعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمُ وَيَتَفَكَّرُونَ ﴿ اللَّهَ قِيَامًا قَ قَعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمُ وَيَتَفَكَّرُونَ ﴿ آلَ عَمِ اللَّ : 191 )

"وہ عقل مند جو باد کرتے رہنے ہیں اللہ تعالیٰ کو کھڑے
ہوئے اور بیٹھے ہوئے اور بہلوؤں پر لیٹے ہوئے اور غور کرتے
۔ مد "

رہتے ہیں"

## حواشي

نسخون میں" فاذ کرانٹد کماهدا کم"لکھا ہواہے جو کہ تصحیف ہے۔

منذری (الترغیب والترهیب جلد: 2 ص 401) فرماتے ہیں کہ حضرت الد هريره سے روايت ہے نبی کر يم عليات نے فرمايا" الله تعالی فرما تا ہے۔ اے ابن آدم! جب تو مجھے ياد

روبیت ہے بی حربہ اعیصے سے مرمان مملد میں رہ ماہ دست من مرم البہ وسید کرتاہے تو میر اشکر بجالاتا ہے اور جب مجھے بھول جاتا ہے تو میر اکفر کرتاہے "منزری

فرماتے ہیں کہ اس حدیث کو طبرانی نے "الاوسط" میں روایت کیا ہے۔امام تشیری

(الرساله ص173) فرماتے ہیں۔ میں نے استاد ابو علی و قال سے سنا فرماتے تھے۔ ذکر

ولایت کامنشور ہے۔ جے ذکر کی توفیق ارزانی ہوئی اسے ولایت کامنشور مل گیا۔ اور جس

ہے ذکر کی سعادت سلب ہو گئی تووہ معزول ہو گیا۔اس حدیث کوامام تر ندی نے الجامع

الشيخ كتاب الدعوات باب ماجاء فی الدعاء یوم عرفه میں بیان فرمایا۔ اس کے راوی عمر و

بن شعیب ہیں۔وہ اینے والدید وہ اسے دادار صنی اللہ عنہ سے اس سے ملتے جلتے لفظول

میں بیان کرتے ہیں۔اے امام مالک نے "الموطا" متاب القر آن۔باب ماجاء فی الدعاء

میں حضرت طلحہ بن عبید اللہ بن کریزر ضی اللہ عنہ کے حوالے سے بیان کیاہے۔ بور ی

مديث اس طرح ہے۔ افضل الدعاء دعاء يوم عرفت كوافظل ماقلت انا والنبيون

من قبلي الااله لا الله وحده لا شريك له النكثير كي جامع الاصول كود يجهـ

این منظور (مخضر تاریخ مدینة دمش جلد :8ص249) فیرماتے ہیں کہ عبدالرحمٰن بن بحر

كا قول ہے۔ میں نے ذوالنون مصرى رحمة الله كو فرماتے سناجس نے الله تعالیٰ كاس حال

میں ذکر کیا کہ وہ حقیقت میں ذاکر تھا تووہ اردگرد کو بھول گیااللہ تعالیٰ نے ہر چیزے اس

کی حفاظت فرمائی اور ہر چیز ہے اسے عوض مل گیا سلمی (طبقات صوفیہ ص 477) نسب سرمان اور ہر چیز ہے اسے عوض مل گیا سلمی (طبقات صوفیہ ص 477)

فرماتے ہیں کہ ابوالعباس دنیوری کا قول ہے اونی ذکر بیہ ہے کہ انسان غیر کو بھول جائے۔

اعلیٰ ذکر بیہ ہے کہ ذاکر ذکر میں ذکر کو بھی بھول جائے اور صرف ند کور (اللہ تعالیٰ) میں گم

ہو جائے اور پھر ذکر کی طرف واپس نہ آئے۔ یہ فناء الفناء ہے۔ امام تغیر کی (الرسالہ

ص173) فرماتے ہیں ذکر بالقلب مریدین کی تکوارے جاشیہ (ظ) میں آیاہے کہ محمود

ا آفندی اس داری فرماتے ہیں کہ ذکر بیاہے کہ ذاکر فد کور میں فنا ہو جائے اور اس میں مستغرق

رہے۔ایک قول یہ بھی ہے کہ قلبی ذکر زبانی ذکر سے ستر گنازیادہ تواب کا حامل ہے۔

س ب

111

اس حدیث کو دیلمی نے "الفر دوس" نمبر 3110 ذکر کیا ہے سیوطی نے "الجامع الصغیر" نمبر 4269میں نقل کر کے اہے حسن قرار دیاہے۔ مناوی (فیض القدیر جلد: 3 ص 544 پر لکھتے ہیں کہ اس کی سند میں جبلہ بن سلیمان ہے جس کے بارے ذھبی نے (میزان الاعتدال جلداول ص386) لکھاہے کہ بقول ابن معین کے بیہ ثقبہ نہیں ہے۔ د نیااہل آخرت پر اور آخرت اهل دنیا کے لیے ممنوع ہے کیونکہ جو دنیا کے معاش سے فائدہ اٹھا تاہے وہ آخرت کیلئے زیادہ نیک اعمال کر سکتاہے اور جو متاع دنیا میں وسعت حاصل کرلیتاہے وہ عمل آخرت میں وسعت پر قادر نہیں ہو تا کیونکہ بیہ دونوں چیزیں متضاد ہیں۔ حضرت امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جو تعخص میہ دعویٰ کرے کہ اس کے دل میں و نیااور اللہ تعالیٰ وونوں کی محبت جمع ہے تووہ جھوٹا ہے۔ د نیااور آخر ت اہل اللہ پر ممنوع ہیں کیونگہ عامۃ المؤمنین کی جنت وہ جنت ہے جو نیک اعمال کرنے والول کو دی جائے گی مگر عارفین کیلئے ایک اور جنت ہے جو وہدی جنت ہے۔ اہل موھیت اللہ سے اس طرح ڈرتے ہیں جس طرح اس سے ڈرنے کا حق ہے۔ نہ انہیں جنم کی آگ کا جنوف دامن گیر ہو تاہے اور نہ جنت کی لا کیے۔ان کی جنت اللہ کریم کے جمال کا دیدار ہے اور جنہم اللہ کے ویدار ہے محروم ہے میں عذاب ہے ان کے لیے اور حجابات کا اٹھ جانا سب سے بڑی جنت ہے بایزید بسطامی فرماتے ہیں جنت میں سمجھ اسے لوگ بھی ہیں اگر کی آنکھ سے ایک مل بھی دیدار کی نعمت چھن جائے تووہ جنت سے پناہ ما گئے لکیں جس طرح اہل جہنم آگ نے پناہ مائلتے ہیں۔اس سے یہ ظاہر ہو تاہے کہ اہل التُدير دنيااور آخرت دونول كوحرام كرديا گياہے۔واللہ اعلم

177

## ته تھویں فصل

شرائطذ کر:۔

ذکر کرنے والے کے لیے ضروری ہے کہ اچھی طرح وضو کرے۔ذکر کرتے ہوئے (نفی واثبات کی) ضرب سخت لگائے اور آواز میں قوت پیدا کرے تاکہ انوار ذکر اس کے باطن میں پہنچ جائیں۔اور ان انوار کے ذریعے اس کا دل حیات ابدی اخروی حاصل کرلے۔جیساکہ اللہ تعالیٰ کاار شادہے۔

لا يذوقون فيها الموت الا الموتة الاولىٰ (الذخان: 56)
"نه چکھيں گے وہاں موت کاذا کقه بجزاس پہلی موت کے "
اسی طرح حضور علیہ کا ارشاد گرامی ہے۔

الا نبياء والا ولياء يصلون فى قبورهم كما يصلون فى بيوتهم ل

''انبیاءِ واولیاء اپنی قبرول میں اسی طرح نماز اداکرتے ہیں جس طرح اینے گھروں میں نمازاداکرتے تھے''

لیمن وہ ہمیشہ اپنے رب سے مناجات کرتے رہتے ہیں۔ یمال ظاہر کا نماز مراد نہیں ہے۔ جس میں قیام۔ رکوع، سجود اور قعدہ ہو تا ہے بلخہ اس سے مراد بندہ کااپنے رب سے مناجات کرنا اور رب کی طرف سے مناجات کے صلہ میں اپنی معرفت عطا کرنا ہے۔ پس عارف اپنی قبر میں احرام باندھے اپنے رب کی طرف محوسفر رہنا ہے۔ پس عارف اللہ عظیمی کاارشاد گرامی ہے۔

اَلُمُصلَلَیُ یُنَاجِیُ رَبَّهٔ کُ<sup>ی</sup> "نمازی اینے رب سے مناجات کر تاہے " پی جس طرح زندہ دل نہیں سوتا اسی طرح وہ مرتا بھی نہیں ہے تے حضور علیہ کاار شادگرامی ہے۔

> تَنَامُ عَيُنِي وَلَا يَنَامُ قَلَبِي مِنَ "ميري آنگيس سوتي بين اور مير ادل نهين سوتا"

> > نی کریم علیہ کاار شاد گرامی ہے۔

مَنُ مَاتَ فِي طَلُبِ الْعِلْمِ بَعَثَ اللَّهُ فِي قَبُرِهِ مَلَكَيُنِ

يُعَلَّمَانِهِ عِلْمَ الْمَعُرِفَةِ وَقَامَ مِنُ قَبُرِهِ عَالِمًا وَعَارِفًا فَ 

"جوعلم حاصل كرتے ہوئے فوت ہو جائے اللہ تعالیٰ اس کی قبر میں دو فرشتے بھجتا ہے جواسے علم معرفت کی تعلیم دیتے بیں اور ایبا شخص اپنی قبرسے عالم اور عارف بن کرا تھے گا"

دو فرشتوں سے مراد نبی کریم علیہ الرحمۃ کی روحانیت ہے دو فرشتوں سے مراد نبی کریم علیہ الرحمۃ کی روحانیت ہے کیونکہ فرشتے عالم معرفت میں داخل نہیں ہو سکتے اور نہ وہ تعلیم دے سکتے ہیں۔

كُمُ مِنْ رَجُلِ مَاتَ جَاهِلًا وَقَامَ يَوُمَ الْقِيَامَةِ عَالِمًا وَعَارِفًا. وَكُمُ مِنْ رَجُلِ مَاتَ عَالِمًا وَقَامَ يَوُمَ الْقِيَامَةِ جَاهِلًا وَمُقُلِسنًا لَا عَلَامًا وَمُقُلِسنًا لَا عَالِمًا وَقَامَ يَوْمَ

"کتنے ہی ایسے آدمی ہیں جو جاہل مریں گے لیکن قیامت کے دن عالم اور عارف بن کر اعظیں گے اور کتنے ہی عالم مرنے والے قیامت کے دن عالم اور کنگے ہی عالم مرنے والے قیامت کے دن جاهل اور کنگال بن کر اعظیں گے" اسی طرح اللہ تعالی کاار شادگر امی ہے:

أَذُهَبُتُمُ طَيِّبَاتِكُمُ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنيَا وَاسْتَمُتَعُتُمُ الدُّنيَا وَاسْتَمُتَعُتُمُ الدُّنيَا وَاسْتَمُتَعُتُمُ الدُّنيَا وَاسْتَمُتَعُتُمُ الدُّنيَا وَاسْتَمُتَعُتُمُ الدُّنيَا وَاسْتَمُتَعُتُمُ الدُّنيَا وَاسْتَمُتُكُمُ الدُّنيَا وَاسْتَمُتُكُمُ وَنَ تُحْزَوُنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمُ تَسْتَكُمُونَ (الاحقاف: 20) تَسْتَكُمُرُونَ (الاحقاف: 20)

140

"مؤمن کی نیت اس سے عمل سے بہتر ہے اور فاسق کی نیت اس کے عمل سے بھی ہری ہے"

کیونکہ نیت اعمال کی بنیاد ہے جیسا کہ ابھی حدیث گزری ہے۔ ظاہر ہے صحیح بنیاد ہو گی اور اگر بنیاد میں فساد صحیح ہوگی اور اگر بنیاد میں فساد ہوگا تو پوری عمارت میں بیہ فساد آئے گا۔ اللہ تعالیٰ کاار شادیا کے ہوگا۔ اللہ تعالیٰ کاار شادیا کے ہوگا۔

مَنُ كَانَ يُرِيدُ حَرُثَ الْآخِرَةِ نَزِدُ لَهُ فِي حَرُثِهِ وَمَنُ الْآخِرَةِ نَزِدُ لَهُ فِي حَرُثِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرُثَ الدُّنيَا نُوَّتِهِ مِنْهَا وَمَالَهُ فِي اللَّانيَا نُوَّتِهِ مِنْهَا وَمَالَهُ فِي الْآخِرَةِمِنُ نَصِيبُ (الشورى: 20) الْآخِرَةِمِنُ نَصِيبُ (الشورى: 20)

"جو طلب گار ہو آخرت کی کھیتی کا تو ہم (اپنے فضل و کرم سے)اس کی کھیتی کو اور بردھا دیں گے اور جو شخص خواہشمند ہے (صرف) دنیا کی کھیتی کا ہم اسے دیں گے اس سے اور نہیں ہوگااس کے لیے آخرت میں کوئی حصہ"

انسان كيلئے ضروری ہے كہ وہ اس دنیا میں اہل تلقین (مرشد) ہے حیات قلبی اخروی طلب كرے۔ قریب ہے كہ وفت گزر جائے۔ حضور علیہ دیات نامی اخروی طلب كرے۔ قریب ہے كہ وفت گزر جائے۔ حضور علیہ دیات نامی اخروی طلب كرے۔

نے قرمایا :

#### 110

مَنُ طَلَبَ الدُّنْيَا بِاعْمَالِ الْآخِرَةِ فَلَا نَصِيبَ لَهُ فِي الْآخِرَةِ <sup>9</sup>

"جس نے اعمال آخرت کے ذریعے دنیا طلب کی اس کا آخرت(کی نعمتوں) میں کوئی حصہ نہیں ہوگا" دنیا آخرت کی تھیتی ہے۔جو یہاں نہیں ہوئے گاوہاں کچھ حاصل نہیں کر یائے گایمال تھیتی ہے مرادوجود کی زمین ہے آفاق کی نہیں۔

## حواشي

ہمیں یہ الفاظ نہیں مل سکے۔ایک اور حدیث اس کی شاہد ہے جے ابد یعنی نے اپنی مند
میں جلد ششم ص 147 پر نقل کیا ہے۔اس کے راوی حضر تانس بن مالک رضی اللہ
عند ہیں۔ حضور علی نے فرمایا: "انبیاء اپنی قبروں میں زندہ نماز اواکرتے ہیں "اے
مشمی نے "الجمع" جلد8 ص 211 پر نقل کیا ہے۔ آپ فرماتے ہیں کہ اس حدیث کو ابد
یعنی اور براز نے روایت کیا ہے اور ابد یعنی کے روایات نقتہ ہیں۔اسے کشف الاسر ار جلد
سوم ص 0 0 1، دیلی کی الفروس ص 3 0 4 سخاوی کی القول البد لیج
من 225-24 میں نقل کیا گیا ہے۔ القول البدیع پر براور م شخ بشیر محمہ عیون کی
منتقیق قابل ملاحظہ ہے۔

یہ ایک حدیث کا گلزا ہے جے امام مالک نے "المؤطا" کتاب الصلوة باب: العمل فی القرآة میں حضرت میاضی رضی اللہ عنہ کے حوالے سے نقل کیا ہے "رسول کریم علیاتی نے نے کاشانہ اقد س سے باہر آکر دیکھا تولوگ نماز پڑھ رہے تھے اور قرآت میں ان کی آوازیں بلتہ ہور ہی تھیں۔ آپ نے فرمایا نماذی اپنے رہ سے مناجات کر تاہے۔ پس اسے دیکھنا چاہیے کہ کیا کمہ رہا ہے۔ ایک دوسر ہے ہے آواز بلتہ کر کے قرآن پڑھنے کی کو شش نہ کو "امام سیوطی (بنویر الحوالک "ج ابر 102) فرما۔ تے ہیں کہ حدیث میں جویہ کما گیا ہے کہ "نماذی اپنے رہ سے مناجات کر تاہے" تو یہ نمازی ایخ روار رہنے پر عبی سے خبر دار رہنے پر عبی ہے۔ تاکہ انسان ایسے ناپیندیدہ حرکات ہے احتراز کرے جو نماز میں نقص کاباعث بیت ہیں اور ایسے اعمال کو جالائے جو اس کی "نمیل کاباعث بلتے ہیں۔" آواز بلتہ نہ کرو"

كا تقلم اس ليے ديا گياہے تاكہ دوسرے لوگول كو تكليف نہ ہواور وہ باسانی نماز بڑھ سكيل اور توجه میذول کر تکیس۔

این حجر (الدرابیہ ج1ر 182-183) فرماتے ہیں این حبان نے عبادین کثیر رملی کے حالات زندگی میں لکھاہے کہ نمازی کے سریر خیر بھری ہوتی ہے آسان سے لیکر کھوپڑی تک اور فرشتے اس کے قد مول سے آسان سک اسے گھیرے ہوتے ہیں ایک فرشته بلند آوازے اعلان کر تا ہے۔ اگر نمازی بندہ جانتا کہ وہ کس سے گفتگو کر رہاہے تو او هر او هر توجہ نہ کرتا۔اس مدیث کے روای حضرت حسن ہیں انہوں نے انس بن مالک ہے اور انہوں نے اے مرفوع روایت کیاہے (الجرومین! ائن حبان ج170/2) امام بخاری (صحیح صفة الصلوٰة باب الالتفات فی الصلوٰة) نقل کرتے ہیں کہ حضرت عاکشہ ر ضی الله عنها نے برسول کر یم علیہ ہے نماز میں او ھر او ھر دیکھنے کے متعلق پوچھا تو آپ علی ہے۔ فرمایاوسوسہ اندازی ہے۔ شیطان نماز میں بیم سے دل میں اس کا خیال

سيح ابنخاري كتاب المناقب باب كان النبي تنام عينه ولا ينام قلبه غير حديث 3376حضرت عاكشه راوى ہيں جامع الاصول \_از \_ائن كثير ج6ر 93 و كيھے

په حديث جميل شيل ملي-

یه حدیث ہمیں نہیں مل سکی

اس مدیث کوامام مخاری نے اپنی صحیح میں بیان کیا ہے دیکھیے (ایسی للبخاری - کتاب بدء الوحى\_باب كيف كان بدء الوحى الى رسول الله عليضة عن ائن عمر رضى الله عنه) حضرت این حجرا بی کتاب الفتح۔ ج1ر 18 میں فرماتے ہیں کہ اس حدیث پاک ہے یہ استدلال کیا گیاہے کہ جب تک کسی کام کے بارے تھم معلوم نہ ہو جائے اسے شروع کرنا جائز منیں ہے۔ کیونکہ حدیث ہے واضح ہے کہ جب کوئی عمل نیت سے خالی ہو تووہ کوئی فائدہ نہیں دیتا۔ اور جب تک سی کام محبارے تھم معلوم نہ ہو جائے نیت صحیح ہو ہی نہیں سکتی۔امام نوؤی فرماتے ہیں (شرح صحیح مسلم ج53/13 )مسلمانوں کااس حدیث ے عظیم واقع ہونے پر انفاق ہے۔ سب اس بات پر انفاق رکھتے ہیں کہ سے حدیث کئی فوائد کی حامل ہے اور سیحے ہے۔ امام شافعی اور کئی دوسر مے بزر مول کاار شاد ہے میہ حدیث تهائی اسلام ہے عبد الرحمٰن محدی وغیرہ فرماتے ہیں کہ مصفین کو جاہیے کہ کتاب کی

#### 114

ابتداء ميں بيدائن اخير ج11/555

زرکشی "الاآلی" می 65 پر لکھتے ہیں کہ یہ ایک حدیث کا پہلا گلزا ہے ہے ہم نے نے درکشی "الاآلی" می 65 پر لکھتے ہیں کہ یہ ایک حدیث کا کیا ہے انہوں نے یہ حدیث طاحت ، انہوں نے دھر تا انس رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے۔ عکری نے اسے اس سند سے مر فوعار وایت کیا ہے۔ ویلی (الفرووس نمبر 6842) سھل من سعدر ضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں "مؤمن کی نیت اس کے عمل سے بہتر ہو تاہے اور منافق کا عمل اس کی نیت سے بہتر ہوتی ہے۔ ہر ایک اپنی نیت کے مطابق عمل ہجا اور منافق مؤمن کو فی کام کر تاہے تواس کے دل میں نور چھا جاتا ہے" مناوی رحمة (فیض القدیر۔ کو میں ایک خیال گر رتا ہے۔ پھر مشیت کار فرما ہوتی ہے۔ پھر اراوہ بنتا ہے پھر انسان اللہ کی طرف اٹھنا ہے پھر انسان اللہ تعدد واصل حق ہو جاتا ہے انسان اپنی عقل فکر اور عزم وہمت کو کام میں لا تاہے تو نیت ممل ہو جاتی ہے۔ ہو انسان ارکان کی اوائیگ کی طرف متوجہ ہو تا ہے اور اس کے جوار تی پر خواتی ہو جاتی ہو انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے فعل طاہر ہو تا ہے اور اس کے جوار تی پر خواتی ہو جاتا ہے اور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے فعل طاہر ہو تا ہے جور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے۔ اور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے۔ اور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے۔ اور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے۔ اور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے۔ اور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے۔ اور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے۔ اور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے۔ اور انسان رضا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے۔

علونی (التحف ج ٢١٢٣٣) فراتے ہیں کہ اس مدیث کو دیلی نے حضرت انس رضی اللہ عند سے روایت کیا ہے۔ طبر انی نے اسے "الکبیر" ج 268/2 میں جارودین عمرو سے روایت کیا ہے آپ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیات نے فرمایا۔ من طلب الدنیا بعمل الآخرة طمس وجهه ومحق ذکره واثبت اسمه فی النار جس نے آخرت کے عمل کے ذریعے دنیا کی طلب کی اس کا چرہ فاک آکود ہوا۔ اس کا ذکر مث کیاور اس کا نام جنہمیوں میں لکھ دیا گیا" حضرت هیٹی فرماتے ہیں بعض راوی السے بھی ہیں جن کے بارے میں کھ دیا گیا" حضرت هیٹی فرماتے ہیں بعض راوی السے بھی ہیں جن کے بارے میں کھ نہیں جانتادیکھے آجم جو 22/10

## نویں فضل

د بداراللی :ـ

ویدارالی کی دوصور تیں ہیں۔(۱) آخرت میں آئینہ دل کی وساطت کے بغیر اللہ تعالیٰ کے جمال کادید ارائی کرناور (۲) دنیا میں آئینہ دل پر صفات خداوندی کا عکس ملاحظہ کرنا۔ دنیا مین دیدار دل کی آٹھ سے ہے۔ اور اس میں صفات خداوندی کا عکس آئینہ دل پر پڑتا ہے تو انسان دل کی آٹھ سے اس عکس کا مشاہدہ کرتا ہے۔رب قدوس کا ارشاد گرمی ہے۔

ماکذب الفُقُ الله مَارَای (النجم : 11)

ماکذب الفُقُ الله مَارَای (النجم : 11)

نی کر یم علی النہ کو دیکھا (چیشم مصطفی ) نے "

المُقُ مَن مَدُ أَةُ الْمُقُ مِن عَن الله و سے الله و من کا آئینہ ہے۔

المُقُ مَن مَدُ أَةُ الْمُقُ مِن عَن الله و من کا آئینہ ہے۔

"مؤمن مؤمن کو آئینہ ہے"

سو ن کو من سے مراد بندہ مؤمن کا دل ہے جبکہ دوسرے مؤمن سے پہلے مؤمن سے مراد بندہ مؤمن کا دل ہے جبکہ دوسرے مؤمن سے مراد ذات باری تعالیٰ ہے۔ جیسا کہ ارشاد اللی ہے۔ بیری دوروز دوروز دوروز دوروز دوروز دوروز دوروز دوروز

الَسلَّلامُ الْمُقَمِّنُ الْمُهَدُّمِنُ (الْحَشر: 23) "ملامت ركھنے والا، امان پخشنے والانگھبال"

بس نے دنیا میں صفات خداد ندی کا دیدار کر لیاوہ بلا کیف آخرت میں اللّٰہ نتعالیٰ کی ذات کے دیدار کاشرف حاصل کرے گا۔ رہے وہ دعوے جواولیاء

149

کرام علیهم الرحمۃ نے دیدار خداوندی کے بارے کیے ہیں۔ مثلا حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میرے ول نے میرے رب کا دیدار کیا۔ لیعنی میرے رب کے فور کے در سے در کے در

میں ایسے خدا کی عبادت نہیں کروں گا جسے میں نے دیکھانہ ہو۔ان تمام دعوؤں کو مشاہدہ صفات پر محمول کریں گے۔ پس جو شخص شیشے میں سورج کا عکس دیکھے دہ یہ کمہ سکتا ہے کہ میں نے سورج دیکھا۔اسی طرح اللہ تعالی اپنے نور کوباعتبار صفات مشکوۃ سے تشبیہ دیتا ہے۔ارشاد خداد ندی ہے

كَمِشْدكُوٰةٍ فِيهُا مِصنبَاحٌ (النور: 35) "جيسے ايك طاق ہو جس ميں چراغ ہو"

صوفیاء فرماتے ہیں طاق سے مراد بند ہ مؤمن کادل ہے اور المصباح لیعنی چراغ باطن کی آئکھ ہے۔ یمی روح سلطانی ہے اور شیشے سے مراد جان ہے اس کی صفت دریت ہے جو شدت نور انبیت کو ظاہر کرتی ہے۔ پھر اللہ نعالی اس نور کے معدن وماخذ کا تذکرہ فرما تاہے۔

يُوُقِدُمِن شَنجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ (أور: 35)

"جوروشٰ کیا گیاہے ہر کت والے زینون کے در خت ہے" تات

یمال در خت سے مراد تلقین کادر خت ہے (بد ٹی جو مرشد دل کی زمین میں بوتا ہے) توحید خاص کا صدور زبان قدس سے بلاواسطہ ہوتا ہے جس طرح حضور علیہ کا قرآن کریم ہے اصل تعلق ہے۔ پھریہ قرآن حضر ت جبر سُیل علیہ السلام کی وساطت سے تدریجانازل ہوتار ہا۔ دوبارہ نزول بذریعہ جبر اسُیل عوام کے فائدہ کے لیے تھا۔ اور اس لیے بھی کہ کا فرو منافق اس کا انکار نہ کر سکیں۔ اس پر دلیل رب قدوس کا یہ فرمان ممارک ہے۔

لَتَلَقَّى الْقُرُآنَ مِنُ لَدُنُ حَكِيْمِ عَلِيْمِ (النمل:6)
"اور بيشك آپ كو سكھايا جاتا ہے قرآن تھيم بروے واناسب
"مجھ جانے والے كى جانب ہے"

114

"اورنہ عجلت کیجیئے قرآن کے پڑھنے میں اس سے پہلے کہ پوری ہو جائے آپ کی طرف اس کی وحی" یمیں مقرف معزاج کی اور جہ اٹیل مامین میں قالمنتہاں

یمی وجہ تھی کہ معراج کی رات جبر ائیل امین سدرۃ المنتہ کی پر رک گئے۔ اور ایک قدم بھی آ گے نہ بڑھا سکے۔

الله تعالى نے در خت كى توصيف كى اور فرمايا:

لاَشْنَرُ قِيَّةٍ وَلَاغَرُبِيَّةٍ (النور : 35) "جونه شرقی ہے نہ غربی ہے"

اسے حدوث، عدم، طلوع و غروب معارض نہیں آتے بلتہ یہ درخت
ازلی ہے بھی زائل نہیں ہوا۔ جس طرح کہ اللہ تعالیٰ داجب الوجود ہے۔ قدیم
ہے، ازلی اور ابدی ہے۔ کیونکہ یہ صفات اللہ تعالیٰ کا نور اور تجلیات ہیں۔ اور یہ
ایک نسبت ہے جو اس کی ذات سے قائم ہے۔ ناممکن نہیں کہ نفس کا حجاب دل
کے چرے سے ہٹ جائے۔ دل ان انوار کے عکس سے زندہ ہو جائے اور روح
اس طاق سے صفات حق کا مشاہدہ کرے۔ کیونکہ تخلیق کا نئات کا اصل مقصد بھی
اس طاق سے صفات حق کا مشاہدہ کرے۔ کیونکہ تخلیق کا نئات کا اصل مقصد بھی
اس طاق سے صفات کو عیال کرناہے جیسا کہ شعر گزر چکاہے۔ سے

رہاذات خداوندی کادیدار تووہ صرف آخرت میں ہو گااوربلاواسطہ ہو گا۔ انشاء اللہ تعالیٰ۔ بیہ دیدارباطن کی آنکھ سے ہو گا جسے طفل معانی بھی کہتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شادگرامی ہے۔

وجوہ یومئذ ناضرۃ الی ربھا ناظرۃ (القیامۃ:22)
"کئی چرے اس روز ترو تازہ ہول کے اور اینے رب کے
(انواروجمال) کی طرفت دیکھ رہے ہول گے"

#### 1111

حضور علیہ کاار شاد ہے:

رأیت ربی علی صورة شاب امرد اس مورت میں "میں نے اپنے رب کا ایک بے رکیش نوجوان کی صورت میں دیدار کیا"

شاید اس ارشادگرای میں نوجوان سے مراد طفل معانی ہو اور اللہ تعالیٰ و اس صورت میں آئینہ روح پربلا کسی واسطے کے مجلی فرمائی ہو۔ورنہ اللہ تعالیٰ تو صورت، مادہ، جسم کے خواص سے پاک ہے۔ صورت دکھائی دینے والے کے لیے آئینہ ہے۔وہ نہ توخودشیشہ ہے اور نہ خود دیکھنے والا ہے۔ بیس اس نکتے کو سمجھنے کی کوشش کجھیئے یہ بہت گر اراز ہے۔ صفات کا انعکاس عالم صفات میں ہے عالم ذات میں تو سارے واسطے جل جاتے ہیں اور محو ہو ذات میں نوسارے واسطے جل جاتے ہیں اور محو ہو جاتے ہیں وہاں صرف اللہ تعالیٰ کی ذات ساسکتی ہے کوئی غیر نہیں جیسا کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا:

عَرَفْتُ رَبِّی بِرَبِی مِنْ بِرَبِی هُ مِنْ بِرَبِی مُ بِرَبِی مِنْ بِرِبِی بِیجِانا"

سیں نے اپنرب کے نور کے ذریعے۔

تین اپنرب کے نور کے ذریعے۔

حقیقت انسان سیری و اُناسیرگ کی مے جیسا کہ حدیث قدی ہے۔

الْمان میر ارازے اور میں اس کاراز ہول"

حضور علیہ نے ارشاد فرمایا:

اَنَا مِنَ اللهِ تَعَالَى وَالْمُؤْمِنُونَ مِنْى لَكَ "مِي الله تَعَالَى عِهِ لِي اورمؤمن مِحَصَّ اللهِ" ايك اور حديث قدى ہے۔

خَلَقْتُ مُحَمَّدًا مِنُ نُورِ وَجُهِی ﴿ وَكُلُقَتُ مُحَمَّدًا مِنُ نُورِ وَجُهِی ﴿ وَمُعَلِّينَ مُحَمِرٍ (عَلَيْكُ مُ ) كوا فِي ذات كے نور سے پيداكيا "

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 177

یمال مقصود اللہ تعالیٰ کی ذات مقدسہ ہے جو صفات رحمت میں مجلی فرماتی ہے۔ جیساکہ ایک حدیث قدسی میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا :

سبقت رحمتی غضبی <sup>و</sup>

"میری دحت میرے غضب پر سبقت لے گئ"
الله تعالی نے اپنے نبی حضرت محد علیہ سے ارشاد فرمایا
وَمَا اَرُسْلَذَاكَ إِلَّا رَحُمَةً لِلْعَالَمِينَ (الانبياء:107) لے
"اور نہیں بھیجا ہم نے آپ کو، مگر سر اپار حمت بنا کر سارے جمانوں کے لیے"

ایک اور جگه ار شاد فرمایا :

## حواشي

صحیح مسلم۔ کتاب الایمان۔ باب اثبات رویۃ المؤمنین فی الآخرۃ رہم سجانہ وتعالیٰ 297 حضر ت صہیب رومی ہے روایت ہو ہی کریم علیفی ہے روایت کرتے ہیں کہ آپ علیفی نے فرمایا" جب جنتی جنت میں داخل ہو جا کیں گے تواللہ تعالیٰ فرمائے گا۔ کیا تمہیں کچھ اور چاہیے ؟ تووہ کمیں گے۔ کیا تو نے ہمارے چرول کوروشنی نمیں بخشی ؟۔ کیا تو نے ہمیں جنم سے نجات نمیں وی ؟ کیا تو نے ہمیں جنم سے نجات نمیں وی ؟ حضور علیفی نے فرمایار ب قدوس تجاب سرکادے گا۔ نعت دیدار سے زیادہ پندیدہ چز انہیں کوئی اور نمیں ملی ہوگی۔ دیکھیے جامع الاصول اذائن اخیر یہ 510/10

#### 100

ہے۔ اس کی تخریج پہلے گزر چکی ہے۔

ا عيفات الذات والافعال طرا قديمات مصونات الزوال

الله تعالیٰ ی ذات اور افعال تمام کے تمام قدیم بیں اور زوال سے محفوظ ہیں

اے سیوطی نے "اللآلی" جاول ص 30 پر حضر تان عباس ہے مر فوعاذ کر کیا ہے۔
الی ذرعہ ہے این صدقہ بیان کرتے ہیں کہ این عباس کی اس حدیث کا انکار معزلہ کے
سواء کوئی نہیں کر تا۔ بعض روایات میں "بفؤادہ" کے الفاظ ہیں۔ اگر حدیث کو خواب
پر محمول کریں تو کوئی اخکال وار و نہیں ہو تا اگر بیداری پر محمول کریں تو ؟ ائن الھمام
جواب دیتے ہیں کہ یہ صورت کا حجاب ہے۔ شاید اس گفتگو سے مدعا حجل صوری ہو۔
بہر حال اے حجل حقیق پر محمول کرنا محال ہے۔ اللہ تعالیٰ کی تجلیات کی کئی صور تیں ہیں
کی تجلیات ذاتی ہوتی ہیں اور پھے صفاتی۔ اس طرح قدرت کا ملہ اور قوت شاملہ میں اس
فر شنوں کی نسبت بہت زیادہ ہر تری ہے۔ وہ مخلف صور تیں اور حینات میں جلوہ گر ہو
سکتا ہے۔ لیکن وہ جسم صورت اور جمات سے پاک ہے اپنی ذات کے اعتبار سے۔ یہ فرمان
ملاعلی قاری کا ہے دیکھے "الاسر اراطمر فوعہ "ص 209 واللہ اعلم

۵۔ پیر حدیث ہمیں نہیں ملی۔ایک آب میں اسے حضرت عمر کی طرف منسوب کیا گیا۔ ہے

۲ - پیر حدیث ہمیں نہیں مل سکی۔

ے۔ اس کی تخ تے پہلے گزر چکی ہے۔

۸۔ اس کی تخ تبج بھی پہلے ہو چکی ہے

یہ حدیث کا ایک کلزا ہے (صحیح کاری التوحید باب، قول اللہ تعالی (بل هوا قرآن مجید۔
فی لوح محفوظ (البروح 21/85 - 22) نمبر حدیث اللہ تعالی حدیث محضوظ (البروح 21/85 - 22) نمبر حدیث حضرت الدیم ریوه رضی اللہ عند ہے مروی ہے اور اس کے الفاظ یہ ہیں "جب اللہ تعالی نے کلوق کی تخلیق کا فیصلہ کیا توا پنیاس آئی یا فرمایا۔ سبقت نے کلوق کی تخلیق کا فیصلہ کیا توا پنیاس آئی یا فرمایا۔ سبقت لے گئی میری رحمت میرے غضب پر ۔ وہ کتاب عربتی پر اللہ تعالی کے پاس ہے۔ اس حدیث کے دوسر ہے شواھد موجود ہیں۔ دیکھے۔ تسیح مسلم کتاب التوب باب فی سعة رحمة الله تعالی وافعا سبقت غضبہ نمبر حدیث 1275 ندید دیکھے الن اثیر کی "جامح الاصول" جلد چارم ص 518 - 519 نووی شرح صحیح مسلم جلد ستر ص 68 پر کھے ہیں کے علاء کا ارشادے غضب خداوندی اور رضاء خداوندی ہے مقصود اللہ تعالی کا ارادہ ہے جب اس ارشادے غضب خداوندی اور رضاء خداوندی ہے مقصود اللہ تعالی کا ارادہ ہے جب اس

#### 140

کاارادہ بیرے کے نفع سے متعلق ہو تاہے تواسے رحمت اور رضا کہتے ہیں اور جب گناہ گار کو عذاب اور ذلیل و خوار کرنے ہے متعلق ہو تائے تواسے غضب کہتے ہیں۔اورارادہ الله تعالی کی صفت ہے جو قدیم ہے۔اس سے وہ تمام چیزوں کاارادہ فرما تاہے۔ علماء نے كهاہے كه حديث ميں لفظ سبقت اور غلبہ سے مراور حمت كى كثرت إوروسعت ہے حاشيه (ظ) ميں مذكور ہے كه ابو بحر بن طاہر نے فرمايا۔الله تعالی نے رسول كر يم عليہ كو رحمت کی صفت سے آراستہ فرمایا۔ پس آپ کا وجو سر ایار خمت قراریایا۔ آپ کے تمام شائل اور صفاًت مخلوق پر رحمت ہیں۔ پس جس کسی کو آپ کی رحمت ہے فیض حاصل ہواوہ دارین میں ہر ناپندیدہ چیز ہے نجات یا گیا۔ کیاد کیصتے نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمايا به وما ارسلناك الارحمة للعالمين - آب عليه كي حيات بهي مبادكه ر حمت اور آپ کی و فات بھی رحمت ہے۔ جیسا کہ ہیتمی نے ''کشف الاسر ار''کتاب البحائز باب مايحصل لامته منه في حياية وبعد ُو فاية ص845 ير حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه سے روایت كرتے ہیں كه حضور علی في نے فرمایا "الله تعالى كے ایسے فرشتے بھی ہیں جو زمین میں سیر کرتے ہیں اور مجھ تک میری امت کا سلام پہنچاتے ہیں حضور نے فرمایا: "میری زندگی بھی تمہارے لیے بہتر ہے تم باتیں کرتے ہواور تم سے باتیں کی جاتی ہیں۔اور میر اوصال بھی تمہارے لیے بہتر ہے۔ مجھ پر تمہارے اعمال پیش ہوں گے۔ میں جو بھانا کی دیکھوں گااس پر اللہ کی حمد و نتا کر دل گااور جو بر ائی دیکھول گااس برالله تعالی کی جناب میں تمهارے لیے استعفار کرول گا۔

اے ملاعلی قاری نے "الاسرار المرفوعہ" من 385 میں نقل فرمایا ہے۔ صغائی نے "الموضوعات "ص 78 پراسے نقل کیا ہے۔ اس حدیث کی شاہد دیلی کی وہ حدیث ہے جہے انہوں نے "الفر دوس" میں حضرت این عباس د ضی اللہ عنما کی روایت ہے مرفوعا ذکر کیا ہے۔ "میرے پاس جریل امین آئے اور کہنے لگے۔ اے محمہ! علی "اگر آپ نہ ہوتے تومیں جنم کو پیدانہ کرتا"

<u>-</u>|•

أأسه

## د سویں فصل

ظلمانی اور نور انی حجابات : ـ

الله تعالیٰ کاارشاد گرامی ہے۔

وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعُمَى فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعُمٰى

وَأَضِلُ سِنبِيلًا (الاسراء: 72)

"اور جو شخص بنار ہااس دنیا میں اندھاوہ آخرت میں بھی اندھا۔ "

ہو گااور بڑا گم کردَه راه ہوگا"

یماں اندے بن ہے مراد دل کا اندھا بن ہے جیسا کہ ایک دوسر کیا ضد

آیت ہے واضح ہے۔

فَانَّهَا لَا تَعُمٰى الْاَبُصِنَارُ وَلَكِنْ تَعُمٰى الْقُلُوبُ الَّتِي فَانَّهَا لَا تَعُمٰى الْقُلُوبُ الَّتِي

فِي الصِّدُورِ (الَّحِ : 46)

"حَقِیقت تو بیہ ہے کہ آئکھیں اندھی نہیں ہو تیں بلحہ وہ دل

اندھے ہوجاتے ہیں جو سینوں میں ہوتے ہیں''

دل کے اندھا ہونے کا سبب حجابات کی ظلمت ، غفلت اور نسیان ہے۔

کیونکہ رب قدوس سے کیے گئے وعدہ کوایک طویل سرصہ گزر چکاہے۔ غفلت کا

سبب امر اللی کی حقیقت سے ناوا تفیت ہے اور جمالت اس لیے ہے کہ دل پر ظلماتی

صفات جھاگئی ہیں۔مثلا تکبر ، کینہ ، حسد ، مخل ، غضب ،غیبت ، چغلی ، چھوٹ اور

اس فتم کی کئی دوسری بری چیزیں۔ یمی صفات انسان کے بدترین حالت کی

#### 124

طرف لوسنے کا سبب بنی ہیں۔

ان صفات ند مومہ کے ازالے کی واحد صورت یہ ہے کہ دل کے آیئے کو توحید کی" رہتی" کے ساتھ صیقل کیا جائے اور علم ، عمل اور ظاہر وباطن میں سخت مجاہدہ اپنا کر دل کو صاف کیا جائے۔ اگر اس طریقہ کو اپنایا جائے تو دل اساء وصفات کے نور سے ایک نئی زندگی حاصل کرلے گا اور اسے اپناوطن اصلی یا آجائے گا۔ پھر یہ دل اپنے وطن کے لیے مشتاق ہوگا۔ وہال لوٹنے کے لیے بے تاب ہوگا اور اللہ رحمٰن ورحیم کی عنایت سے اپنی منزل تک پہنچنے میں کا میاب ہو جائے گا۔ حجابات ظلما نیہ کے ازالے کے بعد نور انبیت باتی رہ جائے گا۔ وہابات ظلما نیہ کے ازالے کے بعد نور انبیت باتی رہ جائے گا۔ اساء و صفات کے نور سے باطن میں روشنی پھیل جائے گا۔ پھر ایک وقت وہ بھی آئے گا کہ نور انی حجابات بھی اٹھتے جائیں گے اور دل نور ذات سے منور ہو جائے گا۔

یاد رکھیے باطن میں دل کی دو آئکھیں ہیں۔ ایک چھوٹی آئکھ ہے اور دوسر ی بڑی آئکھ۔

چھوٹی آنکھ:۔

یہ آنکھ اساء و صفات کے نور سے تجلیات صفات کا انتنائے عالم در جات تک مشاہدہ کرتی ہے۔

برط ی آنکھ :۔

یہ آنکھ عالم لا ہوت میں انوار ذات کی بخلی کا مشاہدہ کرتی ہے۔اس سے مراد نور تو حید احدیت کے ذریعے قربت ہے۔ یہ وہ مرتبہ ہے جیسے انسان موت کے بعد حاصل کرتا ہے یا موت سے پہلے ہٹری نفسانی صفات کو فناکر کے حاصل کرتا ہے۔ جوں جوں وہ بٹری صفات سے منقطع ہو تا جائے گااسی قدر وہ اس عالم تک رسائی حاصل کرتا جائے گا۔

112

وصول الی اللہ کا مطلب ہیہ ہرگز نہیں کہ انسان کا جہم (نعوذ باللہ) اللہ کا مطلب ہیہ ہرگز نہیں کہ انسان کا جہم (نعوذ باللہ) اللہ کئی پہنچ جائے جیسے ایک جہم دوسرے جہم تک علم معلوم تک، عقل معقول تک یاوہم موھوم تک پہنچ اہے۔ باتحہ اللہ تک پہنچنے کا مفہوم ہیہ ہے بلا قرب وبعد ، جھت ومقابلہ اور اتصال وانفعال کے بغیر اللہ تک رسائی حاصل کی جائے۔ جس قدر غیر ہے انقطاع ہوگا اسی قدر اللہ تعالیٰ سے وصال ہوگا۔ اللہ تعالیٰ پاک ہے جس کے ظہور و خفاء جی واستنار اور جس کی معرفت میں عظیم حکمت پوشیدہ ہے۔ خص یہ جے یہ مقام دنیا میں مل گیا اور اس نے احتساب سے پہلے اپنا احتساب کر ایا قوہ دونوں جمان میں کا میاب ہوا۔ ورنہ اسے عذاب قبر وحشر اور عذاب حساب ومیز ان اور شد اکدیل صراط کا سامنا کرنا ہوگا۔

# گياروس فصل

س**عادت وشقاوت**ك

یاد رہے کہ لوگ ان دوصور تول سے خالی نہیں ہیں۔ اسی طرح سے دونوں (سعادت اور شقاوت) ایک انسان میں بھی پائی جاسکتی ہیں۔ جب انسان کی نیکیاں اور اخلاص غالب آجا تاہے تو اس کی بد بختی خورشدختی میں بدل جاتی ہے، نفسانیت کی جگہ روحانیت لے لیتی ہے۔ لیکن جب انسان خواہشات نفسانی کی ابتاع شروع کر دیتا ہے تو معاملہ اس کے بر عکس ہو جاتا ہے۔ اگر ( نیکی اور بر ائی کی) دوجہتیں مساوی ہو جائیں تو ایسے میں رجاء اور خیر کی تو قع رکھنی جائے کیو نکہ رب قدوس کاار شاد گرامی ہے

من جاء بالحسنة فله عشر امثالها (انعام: 160) "جوكوئى لائے گاايك نيكى تواس كے ليے دس ہوں گى اور اس كى دن "

وضع میزان انہیں دونوں کی وجہ سے ہے۔ کیونکہ جب نفسانیت کلیۃ روحانیت کا روپ دھار لیتی ہے تو میزان کی ضرورت نہیں پڑتی اور انسان بغیر حساب کے بارگاہ قدس میں حاضر ہو جاتا ہے اور اس کا ٹھکانا جنت قرار دے دیا جاتا ہے۔ اس طرح جس شخص میں صرف پر ائی اور جد بہ ختی ہو وہ بلا حساب و کہاب جہنم رسید ہو جاتا ہے۔ تیسری صورت سے ہے کہ ایک انسان کی پر ائیاں اور نیکیاں دونوں نامہ اعمال میں درج ہیں۔ اگر نیکیاں زیادہ ہیں توابیا شخص بلا عذاب جنت

#### 114

میں جائے گا جیماکہ قرآن کر یم میں ہے۔فامامن ثقلت موازینه فهو فی عیشه راضیة (القارعہ: 6-7)

ر کھنے کے (نیکیوں کے) پلڑے بھاری ہوں گے تو وہ "پی جس کے (نیکیوں کے) پلڑے بھاری ہوں گے تو وہ دل پیندعیش(ومسرت) میں ہوئگے"

اور جس شخص کی برائیال زیادہ ہول گی تر سے برائیوں کے مطابق عذاب دیا جائے گا۔ بھراہے جہنم سے نکال کر جنت میں پہنچایا جائے گالیکن ایمان شرط ہے۔ (کفار کے لیے دوزخ کادائمی عذاب ہے)

ر سعادت و شقاوت سے ہماری مداد نیکیوں اور بر اسیوں کا ایک دوسرے کی علمہ لینا ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا۔ علمہ لینا ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا۔

"السبَّعِيدُ قَدُيكِتْ عُلَى وَ الشَّبَّقِى قَدُيكِسِمُ عَدُ السَّعَدُ " "سعادت مند بھی ہدبخت بن جا تا ہے اور بدبخت سعادت مند

ہوجا تاہے"

جب نیکیاں غالب آجاتی ہیں توانسان سعادت مند شار ہونے لگتاہے۔ اور جب برائیاں غالب آجاتی ہیں سعادت مند شقی کہلانے لگتاہے۔انسان اگر توبہ کر لے ایمان لائے اور نیک روش اختیار کر لے تواللہ تعالی اس کی بدہ ختی کو خوش ہختی میں بدل دیتا ہے۔ رہی از لی سعادت و شقاوت جو ہر انسان کی تقدیر میں لکھی جا چکی ہے جیسا کہ حضور عظیمی کاار شادہے۔

السَّعِيدُ سَعِيدٌ فِي بَطُنِ أُمِّهٖ وَالشَّقِيُّ شَنَقِيٌّ فِي بَطُن أُمِّهٖ وَالشَّقِيُّ شَنَقِيٌّ فِي بَطُن أُمَّهٍ <sup>س</sup>َ

"سعید این مال کے پیٹ میں سعید ہو تا ہے اور شقی اپنی مال کے پیٹ میں شقی ہو تاہے"

تواس موضوع بربات کرنے کی اجازت نہیں۔ کیونکہ بیر راز تفذیر سے تعلق رکھتاہے اسے حجت نہیں ہنایا جاسکتا۔

صاحب تفییر ابخاری فرماتے ہیں :بہت سے رازایے ہیں جنہیں سمجھا

114+

تو جاسکتا ہے لیکن ان کے متعلق گفتگو نہیں کی جاستی۔ جیسا کہ تقدیر کاراز۔ اہلیں نے اپنی سر کشی کو تقدیر کے سر تھوپ دیا۔ اس لیے اس پر لعنت کی گئی جبکہ آدم علیہ السلام نے اپنی خطاکو اپنی ذات کی طرف منسوب کیا۔ اسی وجہ سے وہ کامیاب ہوئے اور ان پر رحم کیا گیا روایات میں آتا ہے کہ کسی عارف کامل نے بارگاہ خداوندی میں عرض کیا: تو نے فیصلہ فرمایا، تو نے ارادہ فرمایا۔ تو نے ہی میرے فیسل معصیت کو پیدا کیا غیب سے آواز آئی۔ اے میرے بندے! بیہ تو شرط تو حید ہے۔ بتا شرط عبودیت کیا؟ اس عارف نے پھر التجا کی۔ اور عرض کیا: توحید ہے۔ بتا شرط عبودیت کیا؟ اس عارف نے پھر التجا کی۔ اور عرض کیا: فیس سے پھر آواز آئی: میں گناہوں میں مبتلا ہوا، میں نے اپنی جال پر ظلم کیے۔ فیس سے پھر آواز آئی: میں نے تیرے گناہ معاف کرد سے۔ تیری خطاءوں سے فیس سے تیری خطاءوں سے در گزر کیا اور تجھ پررحم و کرم فرمایا:

سیکھ لوگوں نے فد کورہ حدیث کی بیہ تاویل کی ہے کہ لفظام (مال) سے مراد مجمع العناصر ہے جس سے قوئی بشری تولد ہوتے ہیں۔ مٹی اور پانی سعادت کے مظھر ہیں کیونکہ بیہ دونوں حیات بخش ہیں اور دل میں علم ، ایمان اور تواضع پیدا کرنے والے ہیں۔ مگر آگ اور ہواان کے بر عکس جلانے والی اور موت کا پیغام ہیں۔ پیدا کرنے وہ ذات جس نے ان دو متضاد خصوصیات کے مادوں کو ایک جسم میں جمع فرما دیا جس طرح کہ بادل میں پانی اور آگ ، نور اور ظلمت اکٹھے کرد کھے ہیں۔ جمع فرما دیا جس طرح کہ بادل میں پانی اور آگ ، نور اور ظلمت اکٹھے کرد کھے ہیں۔

هُوَ الَّذِي يُرِيُكُمُ الْبَرُقَ خَوَفًا وَطَمَعًا وَيُنْشِئَى السَّحَابَ البِّقَالَ (الدَّرَ :12) السَّحَابَ البِّقَالَ (الدَّرَ :12)

''وہی ہے جو شہیں دکھاتا ہے (مجھی) ڈرانے کے لیے اور (مجھی) امید دلانے کے لیے اور اٹھاتا ہے (دوش ہواپر) مھاری بادل''

یکی بن معاذ رازی رحمۃ اللہ علیہ سے پوچھا گیا : اللہ تعالیٰ کی پہچان کا ذریعہ کیا ہے ۔ اللہ علیہ علیہ علیہ علیہ فران کو ایک جمع کر تاہے "اسی لیے ذریعہ کیا ہے ؟ تو"انہوں نے فرمایا متضاد چیزوں کو ایک عبکہ جمع کر تاہے "اسی لیے

#### 191

انسان ام الکتاب کا نسخہ اللہ تعالیٰ کے جلال وجمال کا آئینہ اور پوری کا تئات کا مجموعہ ہے۔ انسان پوری کا تئات اور عالم کبریٰ کہلا تا ہے کیو نکہ اللہ تعالیٰ نے اسے اپنے دونوں ہا تھوں لیعنی صفت قہر ولطف سے پیدا فرمایا ہے۔ قھر ولطف کی دو متضاد صفات کی وجہ بیہ ہے کہ آئینے کی دوجہتیں ہوتی ہیں ایک کثیف اور دوسری لطیف۔ پس انسان دوسرے تمام اشیاء کے بر عکس اسم جامع کا مظھر ہے۔ کیونکہ باقی تمام اشیاء کی تخلیق ایک ہاتھ تعنی ایک صفت سے ہوئی ہے۔ رہی صرف باقی تمام اشیاء کی تخلیق ایک ہاتھ تعنی ایک صفت سے ہوئی ہے۔ رہی صرف باقی تمام اشیاء کی تخلیق ایک ہاتھ تعنی ایک صفت سے ہوئی ہے۔ رہی صرف فرشتے اسم سبوح وقد وس کا ہی مظہر ہیں۔ سی

اہلیں اور اس کی ذریت کی پیدائش صفت قھر سے ہے جو کہ اسم الجبار کا مظھر ہے۔اسی لیے اس نے آدم علیہ السلام کو سجدہ سے انکار کیااور تنکبر میں مبتلا ہو گیا۔

جب انسان پوری کا نئات، علوی وسفلی کے بتمام خواص کا جامع ہے تو یہ نہیں ہوسکتا کہ انبیاء واولیاء لغزش سے خالی ہوں۔ پس انبیاء نبوت ورسالت کے بعد کبائر سے معصوم ہوتے ہیں صغائر سے نہیں۔ جبکہ اولیاء معصوم نہیں ہیں۔ بال یہ عموما کہا گیاہے کہ کمال ولایت کے بعد اولیاء کبائر سے محفوظ ہو جاتے ہیں۔ حضرت شقیق ملخی رحمۃ اللہ علیہ هی فر ماتے ہیں: سعادت کی پانچ علامتیں ہیں دل کی نرمی، کثرت بکاء ، دنیا سے بے رغبتی ، امیدول کا کم ہونا اور حیاء کی کثرت۔ حیاء کی کثرت۔

اور شقاوت کی پانتج نشانیاں ہیں۔ دل کا سخت ہو تا۔ آنکھوں کا آنسوؤں سے حالی ہو تا ، دنیامیں رغبت ، کمبی امیدیں اور حیاء کی کمی۔ حضر صلاحی

حضور علي في في ارشاد فرمايا:

عَلَامَةُ السَّعِيدِ اَرُبَعَةً. إذا أَوُتَمِنَ عَدَلَ وَإِذَا عَاهَدَ وَفَيْ عَدَلَ وَإِذَا عَاهَدَ وَفَيْ وَإِذَا خَاصَمَ لَمُ يَشَنتُمُ وَفَي وَإِذَا خَاصَمَ لَمُ يَشَنتُمُ وَعَلَامَةُ الشَّقِيِّ اَرُبَعَةٌ: إذَا أَوُتُمِنَ خَانَ وَإِذَا عَهَدَ وَعَلَامَةُ الشَّقِيِّ اَرُبَعَةٌ: إذَا أَوُتُمِنَ خَانَ وَإِذَا عَهَدَ

#### 144

اَخُلُفَ وَ إِذَا تَكَلَّمَ كَذَبَ وَإِذَا خَاصَمَ يَشَنُتُمُ النَّاسَ وَلَا يَعْفُو عَنُهُمُ لاَ

"سعادت مندکی چار نشانیاں ہیں۔ جب کوئی امانت سپر دہوتو عدل کرے گا۔ وعدہ کرے گا تو پورا کرے گا۔ بولے گا تو پچ کے گا۔ وعدہ کی بھی چار نشانیاں ہیں۔ جب اسے امین بنایا جائے گا تو خیانت کرے گا۔ وعدہ کرا تو وعدہ خلافی کرے گا۔ بولے گا تو خیانت کرے گا۔ وعدہ کرے گا۔ وعدہ کرا تو وعدہ خلافی کرے گا۔ بولے گا تو جھوٹ بولے وعدہ کرائے گا تو جھوٹ بولے گا۔ کسی سے لڑے گا تو گالیاں دے گا اور لوگوں کو معاف نہیں گا۔ کسی سے لڑے گا تو گالیاں دے گا اور لوگوں کو معاف نہیں کرے گا"۔

جیراکہ اللہ تعالی کاارشاد گرام ہے:

"فمن عفا واصلح فاجرہ على الله" (شعورى: 140)
"يس جو معاف كر دے اور اصلاح كر دے تواس كا اجر الله

تعالي پرہے"

''ہر تی فطرت اسلام پر بیدا ہو تائے۔ لیکن اس کے والدین اسے یہودی بنادیتے ہیں ، نصر انی بنادیتے ہیں یا مجوسی بنادیتے ہیں ''

اس حدیث سے یہ حقیقت عیاں ہوتی ہے کہ ہر ایک انسان میں سعادت اور شقاوت دونوں کی قابلیت ہوتی ہے۔ یہ نمیں کمناچاہیے کہ یہ شخص سعید محض ہے یا شقی محض ہے۔ ہاں بول کمنا جائز ہے کہ فلال شخص خوش نصیب سعید محض ہے یا شقی محض ہے۔ ہاں بول کمنا جائز ہے کہ فلال شخص خوش نصیب ہے جب کہ دیکھ رہا ہو کہ اس کی نیکیاں ہر ائیوں پر غالب ہیں۔ اس طرح کسی کو ہے جب کہ دیکھ رہا ہو کہ اس کی نیکیاں ہر ائیوں پر غالب ہیں۔ اس طرح کسی کو اعمال مدی کے دیکھ کی کہ سکتا ہے۔ جو شخص ایس اصول کو توڑے گا گمر اہ داند

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

100

ہوجائے گاکیونکہ اس نے گویا یہ عقیدہ اپنالیا کہ پچھ لوگ نیک عمل اور توبہ کے بغیر بھی جنت میں جاسکتے ہیں۔ بغیر بھی جنت میں جاسکتے ہیں یا پچھ لوگ برائیوں کے بغیر جہنم میں جاسکتے ہیں۔ ایسا کہنا قرآن و سنت کے منافی ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا نیک لوگوں سے جنت کا وعدہ ہے اور شرک و کفر میں مبتلا برے لوگوں کو جہنم کی آگ کی وعید سنائی گئی ہے۔ جیسا کہ رب قدوس کا ارشاد گرامی ہے۔

مِنُ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفُسِهِ وَمَنُ اَسْنَاءَ فَعَلَيُهَا (فصلت:46)

"جو نیک عمل کرتا ہے تو وہ اپنے بھلے کے لیے اور جو ہر ائی کرتا ہے تواس کاوبال اس پرہے"

اَلْيَوُمَ تُجُزَى كُلُّ نَفُس بِمَا كَسنَبَتُ لَاظُلُمَ الْيَوُمَ (عَافر:17)

"آج بدلہ دیا جائے گا ہر نفس کو جو اس نے کمایا تھا۔ ذرا ظلم نہیں ہو گا آج"

وَأَنُ لَيُسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَاسَعَى وَأَنَّ سَعَيَهَ سَوُفَ يُرِىٰ (الجُم:39-40)

"اور نہیں ملتاانسان کو مگر وہی بچھ جس کی وہ کو شش کرتاہے اوراس کی کو شش کا نتیجہ جلد نظر آجائےگا"

وَمَاتُقَدِّمُوا لِاَنْفُسِنُكِمُ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللَّهِ (البقره: 110)

"اور جو پچھ آگے بھیجو گے اپنے لیے نیکیوں سے ضرور پاؤ گے اس کا تمر اللہ کے ہاں"

144

## حواشي

مانیہ (ظ) میں میہ بات ملتی ہے کہ حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا خوشادہ شخص جو ازل سے سعادت مند ہے۔ وہ مجھی ناکام نہیں ہو گا۔اور جو ازلی بدیخت ہے افسوس دہ مجھی بھی مقبول بارگاہ خداوندی نہیں ہو سکے گا

میں تواس میں کوئی تبدیلی نہیں آئی۔ حدیث ہے متر تج ہورہا ہے کہ اعتبار خاتمہ کا ہوگا۔

حاشیہ (ظ) میں نہ کور ہے کہ شقادت کی چار علامتیں ہیں۔ گذشتہ گناہوں کو بھول جانا

حالا نکہ وہ اللہ تعالیٰ کے پاس محفوظ ہیں۔ گزری نیکیوں کو یادر کھنا حالا نکہ نامعلوم بارگاہ

خداو ندی قبول ہو کیں یا نہیں۔ دنیاوی اعتبار ہے بروں کود کھنااور دبنی اعتبار ہے اپنے ہے

کم تر پر نظر کرنا۔ حضرت امام مسلم (صحیح مسلم۔ کتاب القدر۔باب کیفیتہ الخلق الآدی)

فرماتے ہیں کہ عامر میں وائلہ ہے روایت ہے کہ انہوں نے حضرت عبداللہ میں معدور ضی

اللہ عنہ ہے سافر مار ہے تھے شتی وہ ہے جو مال کے پیٹ ہے شتی ہے۔ اور سعیدوہ ہے جو
دوسروں سے نفیوت حاصل کرے وہ حذیفہ میں اسید نامی صحافی نے ان سے کما کیا ہمیں

تعجب ہورہا ہے۔ میں نے حضور علی ہے۔ دہ حذیفہ میں۔ تواللہ تعالیٰ ایک فرشتہ کو ہمیجتا ہے۔

تعجب ہورہا ہے۔ میں نے حضور علیف سے مناآپ علیف فرمار ہے تھے جب نطف (کومال کے

پیٹ میں قرار کیڑنے) پر بیالیس را تیں گزر جاتی ہیں۔ تواللہ تعالیٰ ایک فرشتہ کو ہمیجتا ہے۔

پر فرشتہ اس نطف کو ایک صور سے دیا ہے اور اس کے کان آنکھ جلد گوشت اور ہڈیاں پیدا کر تا ہے۔ اے میرے دب نے کر شتہ بھر عرض کر تا ہے۔ اے میرے دب اس کی اس آپ کارب فیصلہ فرما تا

ہے جو چاھتا ہے۔ فرشتہ لکھ لیتا ہے۔ فرشتہ پھر عرض کر تا ہے۔ اے میرے دب اس کی

موت (كبواقع بوگ) ؟ پس تيرارب جو چاہتائ فرماديتائ و فرماديتائ و لكه ليتا ہے۔ فرشته اس فرمان كولكه ليتا ہے۔ فرشتہ عرض كرتائے دائے مير دب اس كارزق ؟ (كتنالكهول) پس تيرارب جو چاہتا ہے فيعلہ فرماديتا ہے اور فرشته اے لكھ ليتا ہے۔ اس كے بعد فرشته اپنے ہاتھ ميں ايك صحفه لے كرواپس چلا جاتا ہے۔ اس جو تھم ملتا ہے نہ اس سے كم كرتا ہے نہ زیادہ '۔ و يکھے جامع الاصول از لن المير ح 115/10 - 116

خطافی (شان الدعاء ـ 40 ـ 154) فرماتے ہیں السبوح کا مطلب ہے ہر عیب سے منزہ اور القدوس کا معنی ہے عیوب، مدمقابل اور اولاد سے پاک امام مسلم اپنی صحح (کتاب العسلوۃ باب مایقال فی الرکوع والبحود 487) میں حضر سے عاکشہ رضی اللہ عنما سے روایت کرتے ہوئے کہ معنی کہ رسول اللہ علی اللہ عنوانی فرماتے ہیں الروح کے بارے دو اللہ بھنہ فوج ہے گئی میں الروح کے بارے دو قول ہیں ۔ ایک قول ہیں ۔ ایک قول ہیں ۔ ایک قول ہیں ۔ کہ اس سے مراد جریل امین ہیں۔ ان کی شخصیص تمام ملا ککہ ترامیں حاصل فضیلت کی وجہ ہے ۔ دوسر اقول ہیہ کہ الروح فر شقول کی ایک فتم ہے جن کی صور تیں اندانوں جیسی ہوتی ہیں لیکن دہ انسان نہیں ہوتے ۔ واللہ اعلم ۔ زرگلی (اعلام ہے 171/3 فرماتے ہیں شقیق میں اور ایم میں علی الازدی البلہ منی کی گئیت او علی خول ہیں جن وزھد و تقویٰ ہیں بہت شہرت رکھتے سے شاید خراسان کے علاقہ ہیں آپ پہلے شخص ہیں جنہوں نے علم احوال پر گفتگو کی ۔ آپ بڑے خواس میں شاہد ہوتے ہیں گہ ایک روایت کے مطابق آپ بھر ہوتے ہے۔ ذہبی (السیری 1319) فرماتے ہیں کہ ایک روایت کے مطابق آپ بھر ہوتے ہے۔ ذہبی (السیری 1319) فرماتے ہیں کہ ایک روایت کے مطابق آپ بھر کے واور اء النہ سے علاقہ کولان میں ایک لڑائی میں شہر ہوئے۔

يه حديث مبيل شيل ملي

امام طاری اپنی صحیح میں (کتاب البخائز - باب اذااسلم الصدبی صمت) فرماتے ہیں کہ حضرت الوہر رومن اللہ عند سے روایت ہے کہ نمی کریم علی نے فرمایا: "ہر آیک بچہ فطرت پر پیدا ہو تاہے ۔ پس اس کے والدین اسے یمودی، نصر انی یا مجو سی ہتا ہے ہیں۔ جس طرح ہر جانور صحیح سالم پیدا ہو تاہے ۔ کیا تم ان میں سے کسی کو کان کٹاد کی ہے ہو؟ " ویکھے" جامع الاصول "از ائن المحیرے 188/12

174

# بار هو س فصل

فقراء كابيان :\_

صوفی کی بعض علاء فرماتے ہیں کہ فقراءاکثرُ صوف کالباس ذیب تن کرتے ہیں وجرک <sub>عمدہ</sub>اس لیے انہیں صوفی کہتے ہیں۔

کچھ لوگ ان کی وجہ تشمیہ بتاتے ہیں کہ ماسوی اللہ سے دل کے تصفیہ و

تزکیہ کی وجہ ہے انہیں صوفی کہاجا تاہے۔

بالکل اس طرح تجلیات بھی چار ہیں۔ بچلی آثار ، بخلی افعال ، بخلی صفات ، بخلی ذات اور عقل بھی چار ہیں۔ مقل معاشی ، عقل معادی ، عقل زمانی اور عقل کی ذات اور عقل بھی چار ہیں۔ عقل معاشی ، عقل معادی ، عقل زمانی اور عقل کل ۔ اوگ چار عالموں کے مقابلے میں اقسام اربعہ کی قیدلگاتے ہیں لیعنی علوم اربعہ ،

ار واح ، تجلیات اور عقول ۔ ع

بعن لوگ علم اول ، روح اول ، عقل اول کو جنت اول کیعنی جنت الماوی

كيمهاته مقيد خيال كرية بي-

112

بعض دوسری اقسام کو جنت ٹانی کے ساتھ مقید کرتے ہیں دوسری جنت ہے جنت سے مراد جنت النعیم ہے بعض تیسری اقسام کو جنت ثالثہ یعنی الفردوس کے ساتھ مقید کرتے ہیں۔ یہ لوگ حقیقت سے واقف شمیں ہیں۔ ساتھ مقید کرتے ہیں۔ یہ لوگ حقیقت سے واقف شمیں ہیں۔ اہل حق فقراء عار فین ال تمام امور سے آگے قربت خدادندی کی طرف نکل گئے ہیں وہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی چیز سے تعلق نہیں رکھتے۔ وہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی چیز سے تعلق نہیں رکھتے۔ وہ اللہ تعالیٰ کے اس حکم کے پیروہیں۔

فقرواالى الله (ذاربات: 50) "پس دورُوالله كى طرف" جيها كه رسول الله على كارشاد ہے۔ وَهُمَا حَرَامَانِ عَلَى اَهُلُ اللهِ عَلَى اَهْلُ اللهِ عِلَى اَهْلُ اللهِ عِلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللْهُ ع

مدیث قدسی ہے۔

مَحَبَّتِی مُحَبَّهٔ الْفُقَرَاءِ می مَحَبَّهٔ الْفُقَرَاءِ می محبت (میں) ہے" "میری محبت فقراء کی محبت (میں) ہے" رسول کریم الله علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا:

اَلْفَقُرُ فَخُرِیُ <sup>ھی</sup> "فقر میرافخرے"

فقرے مراد فناء فی اللہ ہے۔ جس کے دل میں ذاتی کو کی خواہش نہ ہو اور نہ ہی اس کے دل میں کو کی غیریا کسی غیر کی محبت ساسکتی ہو۔ جیسا کہ حدیث قدسی میں ہے۔

لَایَستَعُنِی اَرُضِی وَلَاستَمَائِی وَلَکِن یَستَعُنِی قَلْبُ عَبْدِی اَلْمُقُمِن لِی وَلَاستَمَائِی وَلَکِن یَستَعُنِی قَلْبُ عَبْدِی الْمُقُمِن لِی عَبْدِی الْمُقُمِن لِی الْمُقَامِن مِی سَیس سَاسَنَا مَراسِی بَدُهُ دُمِن اورا بِی آسان می سیس ساسکنا مَراسِی بندهٔ مؤمن کے دل میں ساجاتا ہے"

#### IMA

یعنی ایبابند ہمؤمن جس کادل صفات بٹری سے پاک اور منزہ ہواور کسی غیر کا خیال بھی اس میں نہ رہے۔ پس ایسے دل میں اللہ نعالی کانور منعکس ہوتا ہے اور یوں وہ اس دل میں ساجاتا ہے۔

حفرت بایزید بسطای قدی الله سره فرماتے بین که بهده مؤمن کے دل
کے ایک کونے بیں اگر عرش اور اس کے مطات کور کھاجائے تواہے احساس تک
نہ ہو۔ جوان اهل محبت سے تعلق خاطر رکھتے ہیں آخرت بیں ان کے ساتھ ہوں
گے۔ فقیرول سے محبت کی علامت سے ہے کہ انسان ان کی صحبت میں ہیٹھنا پہند
کرے۔ ہمیشہ اللہ تعالی کا مشاق رہے اور اس کے دل میں وصال کی تمنا کروٹیں
لیتی رہے۔ جیساکہ حدیث قدسی میں ہے۔
لیتی رہے۔ جیساکہ حدیث قدسی میں ہے۔

اللَّا طَالَ شَنَوُقُ الْأَبُرَادِ إِلَى لِقَائِيُ وَإِنِّيُ لَا شَنَدُّ شَنَدُّ اللَّهُ مَاكُ شَنَدُ اللَّهُ اللَّهُ مُ كَا شَنَدُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّ

''نیک ہندوں نے میری ملا قات کا شوق عرصے سے ول میں پال رکھا ہے۔ میں ان سے کہیں زیادہ ان کی ملا قات کا مشاق ہوں''

## صوفياء كالباس: \_

صوفیاء کالباس نین طرح کاہو تاہے۔ مبتدی کے لیے بحری کی اون متوسط کے لیے بھیر کی اور منتی کے لیے بھیر کی اور منتی کے لیے پہر کی اور منتی کے لیے پہر کی اور منتی کے لیے پہر کی اور منتی کے مصنف کیھتے ہیں "زھاد کے لاکن سخت لباس اور سخت کھانا پینا ہے۔ کیونکہ وہ مبتدی ہیں۔ جبکہ عرفاء واصلین کے لیے نرم لباس اور رم کھانا ضروری ہے۔

مبندی کے عمل میں دونوں رنگ حمیدہ اور ذمیمہ ہوتے ہیں۔ متوسط میں اچھائی کے مختلف رنگ ہوتے ہیں۔ متوسط میں اچھائی کے مختلف رنگ ہوتے ہیں۔ مثلاً شریعت کا نور اور معرفت کا نور۔اس لیے ان کے لباس میں بھی نتیوں رنگ ہوتے ہیں۔ یعنی سفید،

فماة

نیلا اور سبز ۔ جبکہ منتی کا عمل تمام رگول سے خالی ہوتا ہے۔ جس طرح کہ سورج کی روشنی میں کوئی رنگ نہیں۔ اور اس کا نور رنگول کو قبول نہیں کر تا۔ اس طرح منتی لوگوں کا لباس بھی تاریخی کی مانند کسی رنگ کو قبول نہیں کر تا۔ بیہ فناء کی علامت ہے اور ان کی معرفت کے نور کے لیے نقاب ہے جس طرح رات سورج کی روشنی کے لیے نقاب کا کام دیتی ہے۔ رب قدوس کا ارشادہے۔

يُغْشِي اللَّيْلِ النَّهَارِ (الاعراف: 54) "وُهانَكما بِرات سے دن كو"

اسی طرح ایک اور ار شاد ہے۔

وَجَعَلُنَا اللَّيْلَ لِبَاسِنًا (النَّهُ عَلَنَا اللَّيْلَ لِبَاسِنًا (النَّهُ عَلَنَا اللَّيْلَ لِبَاسِنًا

''نیز ہم نے بنادیارات کو پر دہ پوش'' عقلمندوں کے لیے اس میں لطیف اشارہ ہے۔

ایک دوسری وجہ بھی ہے کہ اہل قربت اس د نیا میں گویا مسافر ہیں۔ ان کے لیے بید دنیا غیر کویا مسافر ہیں۔ ان کے لیے بید دنیا غم واندورہ ، محنت و مشقت اور حزن و ملال کی دنیا ہے۔ جیسا کہ حضور علی کا ارشاد گرامی ہے۔

اَلدُّنَیَا سیجنُ الْمُؤْمِنِ ^ ''ونیامؤمن کے لیے قیدخانہ ہے

ای لیے اس جمان ظلمت میں لباس ظلمت ہی ذیب دیتا ہے۔ صحیح احادیث سے ثابت ہے کہ حضور علی نے سیاہ لباس پہنا اور سیاہ عمامہ باندھا ہے۔ اسیاہ لباس مصیبت کا لباس ہے۔ یہ ان لوگوں کے جسم پر سخاہے جو مصیبت زدہ ہوں اور حالت غم واندوہ میں ہول۔ صوفیاء اهل عزاء ہیں کیونکہ وہ مکاشفہ مشاہرہ اور معاینہ کے ذریعے اللہ سجانہ وتعالی کے نور کے سامنے ہیں اور شوق عشق، اور روح قدسی، مر بہ قربت و وصل کی طرح لبدی موت کی وجرسے حالت غم میں ہیں اس لیے مدت العمران کے جسم پر اهل عزاء کا لباس ہی سجنا حالت غم میں ہیں اس لیے مدت العمران کے جسم پر اهل عزاء کا لباس ہی سجنا ہے۔ کیونکہ وہ منفعت اخروی سے بھی ہاتھ و حوبیتے ہوتے ہیں۔ جس عورت کا

خاوند فوت ہو جائے اللہ کریم کا تھم ہے کہ وہ چار ماہ اور دس دن تک سوگ کے لباس میں رہے 'لیکیونکہ اس سے دنیوی منفعت چھن گئی ہے۔ پس جس سے اخروی منفعت چھن گئی ہے۔ پس جس سے اخروی منفعت چھن گئی ہے۔ پس جس اکہ رسول اخروی منفعت چھن جائے تو وہ مدت العمر کیوں نہ سوگ منائے۔ جبیبا کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا :

آشندُ النَّاسِ بَلَاءً النبِيُّونَ ثُمَّ الْاَمَثُلُ فَالْاَمِثُلُ الْاَسْتُ الْسَاسِ بَلَاءً النبِيُّونَ ثُمَّ الْاَمَثُلُ فَالْاَمِثُلُ الْاَسْتِ اللَّهِ الْمَعْلِ الْمَعْلِ الْمَعْلِ الْمَعْلِ اللَّهِ الْمُحْلِطِ الْمُحْلِطِ الْمُحْلِ الْمُحْلِ الْمَعْلِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ ال

اس کا مفہوم ہیہ ہے کہ فقر مختلف رنگوں کو قبول نہیں کر تاوہ صرف نور ذات کو قبول نہیں کر تاوہ صرف نور ذات کو قبول کر تا ہے۔ سیابی کی حیثیت خوبصورت چرے بر تل کی مانند ہے۔ جو حسن و ملاحت میں اضافے کا سبب بنتا ہے۔ اہل قربت جب جمال خداوندی کا مشاہدہ کرتے ہیں تو پھر ان کی آنکھوں کا نور کسی غیر کو قبول نہیں کر تا۔ اور نہ کسی اور کو محبت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔ دارین میں ان کا ایک ہی محبوب ایک ہی مطلوب ہوتا ہے ان کی منزل حربیم ذات کی قربت ہوتی ہے۔ کیونکہ اللہ تعالی نے انسان کو اپنی معرفت ووصل کیلئے پیدافر مایا ہے۔

انسان پر واجب ہے کہ وہ اپنے مقصد حیات سالے کو بیانے کی کوشش کرے۔ کہیں ایسانہ ہو کہ وہ اپنی عمر لا لیعنی کاموں میں صرف کر دے کوریس ایم گابنی عمر عزیز کے ضیاع پر پیچھتا تا پھرے۔

# حواشي

عاشیہ (ظ) میں لکھاہے کہ شخ محمہ آفندی الاستکداری فرماتے ہیں۔ جانتا جاہے کہ عالم بہت زیادہ ہیں۔ان تمام کا مبدااور اہل غیب الغیوب ہے۔اس کے کئی مراتب ہیں۔ پہلا مرتبه غیب مطلق اور ذات احدیت کا ہے۔اے یقین اول بھی کہتے ہیں۔ تیسرا مرتبہ بھی ذات واحدیت کاہے اور اے یقین ٹانی کانام دیتے ہیں۔ بیراساء و صفات ہے متصف ہے۔ بچے عالم ارواح ہے۔ پھر عالم خیال اور مثال معلق ٹانی کا نام دیتے ہیں۔ بیہ اساء و صفات ہے متصف ہے۔ پھر عالم ارواح ہے۔ پھر عالم خیال اور مثال معلق کا ہے۔ سیر عالم عوالم المي كے مشابہ ہے كيونكہ بيہ جامع الاضداد ہے۔اس كے بعد عالم شهادت ہے ليحن عالم محسوس جس میں آسان ، زمین ، سورج ، جاند ، ستارے ، معد نیات ، نباتات حیوانات اورانسان رہتے ہیں۔اس کے بعد عالم انسان ہے۔اگر چہ سے صورت میں تو چھوٹا ہے کیکن معنی میں تمام جمانوں ہے برواہے۔اس لیے اسے خلافت کبری کا مستحق گر دانا گیاہے اور امانت عظمی اس کے سپر دکی گئی ہے۔ جیسا کہ رب قدوس کا ارشاد گرامی ہے۔ اِنّا عَرَضِنَنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمْوٰتِ وَالْأَرُضِ وَالْجِبَالِ فَابَيْنَ أَن يَحْمِلُنهَا وَأَشْنُفَقُن) وَمَيْثُهَا وَحَمَلُهَا الْإِنْسِنَانُ ( الاتزاب: 72) مديث قدى مي ہے۔"میں اپنی زمین اور اپنے آسان میں نہیں ساسکا گرائیے ہند ہُمؤمن کے ول میں سا سميابوں"بدهُ مؤمن منتی، پر ہيزگار اور اطاعت گزار \_جوذات اللي کا آئينہ ہے اور السماء وصفات کے انوار کے لیے طاق کی حیثیت رکھتا ہے۔

اس کتاب کی تیسری فصل کاایک و فعہ پھر مطالعہ کریں۔

م ۔ اس کی تخ تابج گزشتہ صفحات میں ہو چکی ہے۔

ان الفاظ میں اس مدیث کو ہم تلاش نہیں کر سکے۔ ان ماجہ کی ایک حدیث اس کی شاهد ہے۔ عمر ان می حقیق نے نے ارشاد اور اللہ اللہ تعالی این معین رضی اللہ عنہ سے مروی ہے۔ رسول کریم علی نے نے ارشاد اور میں اللہ تعالی این مؤمن بدی فقیر کو پہند فرماتے ہیں جو عصمت شعار اور عمالد اور موالد اور موالد اور من اللہ تعالی الم خزالی این ماجہ۔ کتاب الذهد۔ باب فضل الفقراء حدیث نمبر 4121) حضرت امام غزالی احیاء العلوم جلد چرادم ص 199 پر کھتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے روایت احیاء العلوم جلد چرادم ص 199 پر کھتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ علی ہے۔ فرمایا: اللہ کی بارگاہ میں ہے۔ وہ نی کریم علی ہے۔ روایت کرتے ہیں کہ آپ علی ہے۔ فرمایا: اللہ کی بارگاہ میں ہے۔ وہ نی کریم علی ہے۔ روایت کرتے ہیں کہ آپ علیہ ہے۔ فرمایا: اللہ کی بارگاہ میں

### 101

محبوب ترین وہ فقیر ہے جو اللہ کے دیے پر قاعت کرے اور اللہ تعالیٰ کی دین پر راضی ہو "علامہ سر قندی ( جنبیہ الغافلین ص 184) فرماتے ہیں حضرت عبد اللہ عن مرض اللہ عنما رسول کر یم علی ہے ۔ روایت کرتے ہیں کہ آپ علی ہے فرایا "بارگاہ ضداوندی میں محبوب ترین فقیر لوگ ہیں۔ کیونکہ اللہ کے تزویک سب خلق سے بیارے انبیاء ہیں اور اللہ انبیں فقر میں مثلا فرما دیتا ہے۔ آپ بی کا ارشاد ہے خود غنی ہو کیونکہ فقیروں کے فقر کو پیند کرے اور فقیروں سے محبت رکھا آگر چہ خود غنی ہو کیونکہ فقیروں کی محبت میں اللہ کے محبوب کی محبت پوشیدہ ہے۔ اللہ کر یم نے اپنی رسول علی کہ فقیروں کے دو فقیروں سے محبت رکھیں اور انہیں اپنی قربت بخشیں واصنبیر نفستان مع اگرین یک نفون کر بھم ہالغذاق و المعتشی کی نفقیروں نے اپنی ذات کو عبادت میں لگا کی نور کے ایک میں اور انہیں اپنی قربت کی نور کی کو بیان کے قریب بیٹھی۔ کو کھا ہے آپ ان کے قریب بیٹھی۔ کو کھی نے ("الغواصد می 745 پر نقل فرمایا ہے۔ تیں دیا ہے۔ دیں دیا ہوں ہے۔ ''در دی اُفکٹ کو کھی نے ("الغواصد می 745 پر نقل فرمایا ہے۔ تیں دیں ہور ہوں " جدید کی میٹ کو کھی نے ("الغواصد می 745 پر نقل فرمایا ہے۔ تیں دیں ہور ہور کی دیٹ کو کھی نے ("الغواصد می 745 پر نقل فرمایا ہے۔ ''در دی ڈور کو کھی نے ("الغواصد می 745 پر نقل فرمایا ہے۔ ''در دی دی اُفکٹ کو کھی نے ("الغواصد می 745 پر نقل فرمایا ہے۔ ''در دی دی اُفکٹ کو کھی نے ("الغواصد می 745 پر نقل فرمایا ہے۔ ''در دی دی اُفکٹ کو کھی نے ("الغواصد می 745 پر نقل فرمایا ہے۔ ''در دی دی اُفکٹ کو کھی نے ("الغواصد می 745 پر نقل فرمایا ہے۔ ''در دی دی اُفکٹ کو کھی نے ("الغواصد می 745 پر نقل فرمایا ہے۔ خور کو کھی کو کھی

۵- سید ایک حدیث کا عزائے۔ جے آمام سخادی نے التقاصد س 745 پر سل فرمایا ہے۔ عملہ حدیث بیر 2399) حدیث مبر 2399) حدیث بیر 2399) معادین جبل رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے۔ "مؤمن کا دنیا میں تیخنہ فقرہے" معادین جبل رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے۔ "مؤمن کا دنیا میں تیخنہ فقرہے" ۲۰۰۰ میں نقل فرمایا ہے۔ حافظ عراقی (المغنی ج 15/3)

المرات بین اس کی کوئی اصل نہیں۔ ذرکشی بھی انہیں کی موافقت کرتے بین (اللالی صفح الله عنیں الله کی کہا تھا۔ کہ انہوں نے حزیق علیہ السلام کے لیے آسانوں کے دروازے کھولے یہاں تک کہ انہوں نے عرش تک دیکھا۔ یا جیسے فرمایا۔ حزیم کیا۔ پاک ہے میرے رب تو تیری کی عظمت ہے اللہ تعالی نے فرمایا آسان اور زمین مجھے اٹھانے سے قاصر ہیں اور نہیں ساسکتا ہوں۔ بین ساسکتا ہوں تو صرف بعد ہمؤ من کے دل میں ساسکتا ہوں تو صرف بعد ہمؤ من کے دل میں ساسکتا ہوں جو غیر کے خیال سے خالی اور فرم ہو"

۔ اے الفتنی نے تذکرۃ الموضوعات میں ص196 پر نقل کیا ہے۔

۸۔ مسلم کی روایت کردہ ایک حدیث کا فکڑاہے (کتاب الزحد حدیث نمبر 2956) ترندی
کتاب الزحد میں بیان کرتے ہیں حضرت او حریرہ سے دوایت ہے "دنیامؤ بمن کیلئے

زنداں اور کا فرکیلئے جنت ہے "نووی کی شرح صحیح مسلم میں ہے اس حدیث کا مطلب سے ہے کہ مؤمن قیدی ہے دنیا کی حرام آور مکروہ چیزول سے اسے روک دیا گیا ہے۔اور سخت ترین عبادات کااہے مکلف ٹھیرایا گیاہے۔جبوہ رحلت کر جاتا ہے تواس ہے آزاد ہو جاتا ہے۔ اور اللہ کریم کی دائمی نعمتوں اور لبدی راحتوں کا مستحق بن جاتا ہے۔ لیکن کا فر کے لیے کوئی پابندی نہیں ہے وہ و نیاسے خوب لطف اندوز ہو تاہے۔ جبکہ مرنے کے بعد دائمی عذاب کالمستحق بن جاتا ہے۔ والله اعلم

د کیھے سیج مسلم کتاب الج باب جواز دخول مکہ بغیر احرام حدیث نمبر1359 حضرت عمرو بن حارث سے روایت ہے وہ اپنے والد گرامی سے روایت کرتے ہیں کہ کہ حضور علی نده رکھاتھا۔

وَالَّذِيْنَ يَتَّوفُونَ مِنكمَ وَيَذَرُونَ أَرُواجًا يَتَربَّصنَنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَربُعَة أَشْنَهُر ى عَشْنُراً (البقره:234)

تر مَدَى كتاب الزهد ـ باب ما جاء في الصبر على البلاء ـ ابن ما خبه ـ كتاب الفنن ـ باب الصبر على البلاء\_اس روایت میں مجھ الفاظ زیادہ ہیں۔"انسان کواس کے دین کے مطابق آزمایا جاتا ہے۔اگر دینداری میں پختگی ہو تو اہتلاء سخت ہوتی ہے۔ دینداری میں کمزوری ہو تواس کے مطابق اہتلامیں کمی کروی جاتی ہے۔انسان مصیبت میں بہتلار ہتاہے حتی کہ وہ زمین میں اس حالت میں چلنا چھوڑ دیا جاتا ہے کہ اس کے ذیعے کوئی خطاعمیں ہوتی۔

۱۲ب العاملون والعاملون هلكي الا المخلصون والمخلصون في فطر عظيم" ويجهي "الاحاديث المشكله"از ـ اطوت ّـ سيوطيّ كي "النحت"

و سی مغانی کی "المورضوعات" ص 80 مجلونی کی التحتف جلد دوم ص 131 دیلمی کی حدیث اس کی شاهد ہے۔ حضرت این عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے الفقر فقران فقرالد نياد فقرالاً خره-

نقر الدنيا عنى الآخرة "فقر كي دو تشميل كبيل له فقر دنيا اور فقر آخرت فقر ونياعتائ ' آخرت ہے اور عمّائے دنیا نقر آخرت ہے۔ بیر ہلا کت ہے۔ دنیا کے مال وزینت کی محبت آخرت کا فقراور دنیا کاعذاب ہے۔

### 100

حاشیہ (ظ) میں ہے۔ کیا گیاہے کہ امراض اور دردوں کے چار فا کھے ہیں۔ گناہوں
کی معافی۔ آخرت کی یاد۔ گناہوں سے کنارہ کٹی اور دعا ہیں اظلام۔

ام قشیر کی (الرسالہ ص 253-254 فرماتے ہیں کہ کی شخص کا قول ہے۔ اللہ تعالیٰ نے داؤد علیہ السلام کو دحی فرمائی۔ اے داؤد میں نے دلوں پر حرام کر دیاہے کہ ان میں میر می مجت اور غیر کی مجبت کیجا ہوں کسی کا ایک قول ہے۔ حضر ت دایعہ عرویہ نے اپنی دعاؤوں میں عرض کیا : اللی کیا تواہیے دل کو آگ ہے جلادے گا جس میں تیری مجبت ہے ؟ ھا تف فیبی نے آواز دی۔ میں ایسا کروں میری شان کے لا کن میں۔ میرے بارے سوئے طن نہ رکھے۔ کسی صوفی کا قول ہے۔ لفظ حب دو حرفوں پر مشتل ہے۔ بارے سوئے طن نہ رکھے۔ کسی صوفی کا قول ہے۔ لفظ حب دو حرفوں پر مشتل ہے۔ بارے سوئے طن نہ رکھے۔ کسی صوفی کا قول ہے۔ لفظ حب دو حرفوں پر مشتل ہے۔ بارے سوئے طن نہ رکھے۔ کسی ایسانہ ہو کہ وہا پی عمر لا یعنی کا موں میں صرف کردے اور کہی میں مرف کردے اور کہی مرک بی میں مرف کردے اور کہی مرک بی مرک بی میں عرف کردے اور کہی مرک بی مرک بی مرک بی مرک بی مرک بی مرک بی میں مرف کردے اور کہی مرک بی مرک بی مرک بی مرک بی مرک بی مرک بی میں مرک بی مرک بی مرک بی میں مرک بی میں مرک بی مرک بی مرک بی میں مرک بی مرک بی میں مرک بی مرک بی میں مرک بی مرک بی مرک بی مرک بی مرک بی مرک بی مرک بیں مرک بی میں مرک بی میں مرک بی میں مرک بی مرک بی میں مرک بی میں مرک بی میں مرک بی میں مرک بی مرک بی مرک بی میں مرک بی مرک بی میں بی مرک بی میں میں میں میں میں بی میں بی میں بی مرک بیں بی میں بی میں بیان کی کو میں میں بی مرک بی میں بی مرک بی میں بی

# تيرهوس فصل

طهارت كابياك

طہارت کی دوقشمیں ہیں۔ ظاہری طہارت اور باطنی طہارت ظاہری طہارت شریعت کے پانی سے حاصل ہوتی ہے۔ شریعت کے پانی سے حاصل ہوتی ہے۔

سر بیت سے بال مارت کے لیے توبہ، تلقین، تصفیہ، اور سلوک الطریق کا جبکہ باطنی طہارت کے لیے توبہ، تلقین، تصفیہ، اور سلوک الطریق کا پانی چاہیے۔ شرعی وضو جسم سے کسی نجاست کے خروج سے جب ٹوٹ جاتا ہے کئے تو توجہ بدو ضوضر وری ہوجاتا ہے جیسا کہ حضور علیہ کے کاار شادہ۔

مَنُ جَدَّدَ الْوُصنُوءَ جَدَّدَ اللَّهُ إِيْمَانَهُ " "جوتازه وضوكرتائے الله تعالی اس كے ایمان كوتازگی مخش

دیتائے"

افعال ذمیمه اور اخلاق ردّیه مثلاً تکبر، حسد، کینه، خود پبندی، غیبت جھوٹ اور خیانت ، خواہ خیانت آنکھ کی ہو، ہاتھوں کی ہو، پاؤل کی ہویاکانوں کی ہو جھوٹ اور خیانت متلاقات آنکھ کی ہو، ہاتھوں کی ہو، پاؤل کی ہویاکانوں کی ہو جیسا کہ حضور علیہ کاارشاد ہے۔

ٱلْعَيْنَانِ تَزُنِيَانِ وَالْأُذُنَانِ تَزُنِيَانِ "آتَكُسِ بَعَى زِنَاكُرِ لَى بِينَ اور كَانَ بَعَى "

جب ان سے باطنی و ضوئو ف جاتا ہے توان مفسدات سے خالص توبہ کر کے اور نادم ہور کر رجوع الی اللہ استغفار اور ان مفاسد کو دل سے نکال بھینکنے کے عزم کے ساتھ دوبارہ باطنی ظہارت حاصل کرنا ضروری ہو جاتا ہے۔ عارف کو

104

چاہیے کہ ان آفات ہے اپنی توبہ کی خفاظت کرے۔ تبھی اس کی نماز مکمل ہو گ جیساکہ اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

> ھندَا مَاتُو عَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابِ حَفِيْظٍ (ق:32) " ين ہے جس كاتم سے وعدہ كيا گيابيہ ہر اس شخص كے ليے ہے جو اللّٰد كى طرف رجوع كرنے والا اپنى توبه كى حفاظت كرنے والا ہے" كرنے والا ہے"

ظاہری وضواور نماز کے لیے وفت مقرر ہے مگر باطنی وضو اور نماز کا نمام عمر کے لیے مسلسل صبح وشام اہتمام کرناضروری ہے۔

خواشي

طمارت افت میں پاکیزگ ، گندگ ہے صفائی اور پانی وغیر ہ سے چیز کو ستھر اکرنا ہے ائن قدامہ مقد سی المغنی ج 6/1 میں فرماتے ہیں شریعت میں طمارت نام ہے الی چیز کے از الے کا جو نماز سے مانع ہے یا پانی کے ساتھ حملہ از الے کا جو نماز سے مانع ہے یا پانی کے ساتھ حملہ نجاست کو دور کرنا یا مٹی کے ساتھ حملہ نجاست کو دور کرنا طمارت ہے تجنی (جواحر الکلام ج 4/1) فرماتے ہیں طمارت عرف میں دضو، عسل یا حیم کو کہتے ہیں۔ کیونکہ حیم بھی نماز کو مباح کرنے میں مؤرہے۔ سعدی او جیب القاموس می 233 پر تکھتے ہیں فقہاء کے نزویک طہارت کی دو تشمیس سعدی او جیب القاموس می 233 پر تکھتے ہیں فقہاء کے نزویک طہارت کی دو تشمیس

ہیں جدث سے طہارت اور تجس سے ظہارت

نوا تف وضوہر وہ چیز جو سیلین سے نکلے، خون، پہیپ، ذرہ پانی، جب بیہ چیزیں جسم سے
نکل کراس جگہ تک بہہ جائیں جس پر طمارت کا تھم لاگو ہو تاہے۔ منہ ہم کر کرتے آنا،
پہلو کے بل لیٹ کر سونا، تکیہ لگا کر سونایا کسی اور چیز سے ٹیک لگا کراس طرح سوجانا کہ
اگر اے بٹالیا جائے تو آدمی بیٹنی گرجائے، یہو ٹی اور جنون کا عمل پر غلبہ ہونا۔ رکوع و
جودوانی نماز میں تھتہہ لگا کر مسنا۔ یہ تمام چیزیں وضو کو توڑد بی ہیں۔

ا حاشیہ (ظ) یک آیا ہے کہ جب مؤ من وضو کرتا ہے نماذ کے لیے توشیطان اس نے خوف کے مارے ذین کے بی توشیطان اس نے خوف کے مارے ذین کے کئی قطعے دور ہوجاتا ہے نہ کورہ صدیت ہمیں ان الفاظ میں نمیں ملی۔ امام غزالی نے (الاحیاء ج 135/1) میں صدیت بیان کی ہے کہ ''وضویر وضونور علی نود

### 104

ہے'سنن ائن ماجہ (کتاب الطہارت) ہیں ہے: حضور علیا ہے۔ یائی منگوایا اور وضویس ہر عضو کو ایک ایک مر تبہ دھویا اور فرمایہ وضو کا طریقہ ہے۔ یا فرمایا ہے اس شخص کا وضو ہے جس نے وضو نہ کیا ہے۔ اس وضو کے بغیر اللہ تعالیٰ نماز قبول نہیں کر تا۔ پھر وضو کیا اور ہر عضو کو دودو مرتبہ دھویا پھر فرمایا۔ جو بید وضو کرے گااللہ تعالیٰ اس کو دو کفل اجر عطا کرے گا۔ پھر وضو کیا اور تین تین بار اعضاء کو دھویا پھر ارشاد فرمایا یہ میر اہے اور مجھ سے پہلے رسولوں کا وضو کیا جائے۔ یہ صدید وضو کی ترغیب دلاتی ہے۔ کہ وضو پر وضو کیا جائے۔ اور اچھی طرح وضو کیا جائے۔

اے امام احمہ نے اپنی مند میں ج412/ تقریباً نمیں لفاظ کے ساتھ روایت گیا
ہے۔ یہ صدیث حضرت ائن مسعودر ضی اللہ عندے مروی ہے۔ صحیح مسلم کتاب القدر
باب قدر علیٰ ابن آدم حظه من الزنبی وغیرہ جفرت ابوہریہ سے مروی
ہے: نبی کریم علی این آدم حظه من الزنبی وغیرہ جفرت ابوہریہ سے مروی
ہے: نبی کریم علی این آدم کے لیے زناکا ایک حصہ لکھا جا چکا ہے۔ جے وہ
ضرور بائے گا۔ آٹھول کا زناہری نظر ہے۔ کانوں کا زناہری بات سنتا ہے۔ زبان کا زنا
ہر اکلام اور تحکذیب ہے "نودی شرح مسلم (جلد 16 ص 206) میں لکھتے ہیں ائن آدم
ہر اکلام اور تحکذیب ہے "نودی شرح مسلم (جلد 16 ص 206) میں لکھتے ہیں ائن آدم
اور کوئی مجازی طور پر زناکا مر تکب ہو تا ہے۔ غیر محرم کی طرف دیکھتا ہے۔ زنایا زنا جیسی
اور کوئی مجازی طور پر زناکا مر تکب ہو تا ہے۔ غیر محرم کی طرف دیکھتا ہے۔ زنایا زنا جیسی
گفتگو کس سے سنتا ہے۔ کسی اجبی کو ہا تھ سے پکڑ تا ہے ، اسے ہوسہ ویتا ہے یا چل کر زنا
کر نے جاتا ہے یاصرف دیکھتا ہے ہا تھ لگا تا ہے کسی غیر محرم عور سے بد گفتگو کر تا ہے ول میں سوجتا ہے۔ یہ سب چیز میں مجازی زنا ہیں آگر چہ آدمی وخول کر کے مکمل زنا نہیں
دل میں سوجتا ہے۔ یہ سب چیز میں مجازی زنا ہیں آگر چہ آدمی وخول کر کے مکمل زنا نہیں کر تا پھر بھی کر تا پھر بھی اس کے قریب پہنچ جاتا ہے۔

# چود هوس فصل شریعت اور طریقت کی نماز<sup>ل</sup>

شریعت کی نماز: به

اس نمازی فرضیت اس آیت کریمہ سے عیال ہے۔ ارشاد اللی ہے۔ حَافِظُوا عُلٰی الصلَّاوٰتِ (البقرہ: 238) "پابندی کروسب نمازوں کی"

اس نمازے مراد ظاہری جوارح کے سے ادا ہونے والے ارکان ہیں جم میں جسم حرکت پزیر ہوتا ہے۔ انسان قیام کرتا ہے۔ قرآت کرتا ہے۔ رکور و سجود میں جاتا ہے۔ قعدہ کرتا ہے۔ تلاوت میں آواز ہوتی ہیں۔الفاظ ہوتے ہیں اس لیے حافظ و اکا جامع لفظ استعمال کیا گیا ہے۔

طریقت کی نماز:۔

یہ دل کی نماز ہے۔ بیہ نماز ابدی ہے اور اس کا ثبوت اللہ کریم کا بیہ فرمالہ عالی شان ہے۔

> وَالصَّلُوةِ الْوُسِطِي (البَّرَه :238) "اور (خصوصاً) در مياني نمازكي"

ور میانی نمازے مراد قلبی نمازے کیونکہ دل کودائیں بائیں اور اوپر نیج کے اعتبار سے جسم کے ور میان میں پیدا کیا گیا ہے۔ اس طرح دل سعادت

### 109

شقاوت کے بھی در میان تخلیق ہواہے جیسا کہ رسول خداعلیہ کاارشاد گرامی

اَلْقَلُبُ بَيُنَ إِصنبَعَيْنِ مِن اَصنابِعِ الرَّحُمْنِ يُقَلِّبُهَا كَيُفَ يَشْنَاءُ ٣

"ول رحمٰن کی دوانگلیون کے در میان ہے وہ اسے جیسے جاہتا ہے پھیردیتاہے"

ووانگلیوں سے مراد صفت تھر ولطف ہے۔ کیونکہ اللہ بتعالیٰ انگلیوں سے
پاک ہے۔ اس آیت کریمہ اور حدیث مبار کہ کودلیل بناکر معلوم کیا جاسکتا ہے کہ
مصلی بزن ال کی زن میں

جب کوئی شخص دل کی نمازے غافل ہو جاتا ہے تو اس کی دونوں نماز سے غافل ہو جاتا ہے تو اس کی دونوں نماز سے نماز سے مان ہو جاتا ہے ہوں۔ جیسا کہ نماز سی جاتی ہیں۔ جیسا کہ حضور علیہ کارشاد گرامی ہے۔

لَاصِلَاةَ إِلَّا بِحُصِنُورُ الْقَلُبِ<sup>مِ</sup> "حضور قلب كے بغير كوكى نماز نہيں"

وجہ یہ ہے کہ نمازی اپنے رب سے ہم کلام ہو تا ہے۔ کلام کا محل دل ہے۔ جب کلام کا محل دل ہے۔ جب دل غافل رہاتو نماز باطل تھیری اور جوارح کی نماز بھی ٹوٹ گئے۔ کیونکہ دل اصل ہے اور باقی اعضاء اس کے تابع ہیں۔ جیسا کہ نبی کریم علیہ کے فرمان مبارک ہے۔

الله إنَّ فِي الْجَسندِ مُضنَعَةً إِذَا صنلَحَتُ صنلَحَ صنلَحَ الْجَسندُ كُلُّهُ إِلَا وَهِيَ الْقَلْدُ الْحَسندُ كُلُّهُ إِلَا وَهِيَ الْقَلْدُ الْحَسنَدُ كُلُّهُ إِلَا الْحَسنَدُ الْحَسنَدُ كُلُّهُ إِلَا اللهَ اللهُ اللهُ

" ہاں ہاں! جسم میں گوشت کا ایک عمر البیابھی ہے کہ اگر صحیح ہوجائے توسارلیدن صحیح ہوجائے اور اگر بجوجائے تو پوراجسم بجر جائے۔یادرہے! گوشت کاوہ محکر ادل ہے"

شربعت کی نماز:۔

اس نماز کے لیے وقت مقررہے۔ یہ دن رات میں پانچ مرتبہ ادا ہوتی ہے۔ سنت طریقہ یہ ہے کہ یہ نماز مسجد میں باجماعت ادا کی جائے۔ رخ تعبقہ الله شریف کی طریف ہواور انسان بلاریاءو نمود امام کی انتاع کر رہا ہو۔ کے طریفت کی نماز:۔

یہ نماز پوری زندگی کو محیط ہوتی ہے۔اس کی معجد دل ہے۔اور جماعت

یہ ہے کہ باطن کی ساری طاقتیں اسائے تو حید کے ورد میں مشغول ہوں اور یہ ورد
ظاہری زبان سے نہیں باطن کی زبان سے کیا جائے۔اس نماز میں امام عشق ہوتا
ہے جو جان کے محراب میں کھڑا ہوتا ہے۔اس نماز کا قبلہ حضر سا احدیت اور
جمال صدیت ہے اور یمی اصلی کعبہ ہے۔ دل اور روح علی الدوام اس نماز کو ادا
کرتے ہیں۔دل نہ تو سوتا ہے اور نہ مرتا ہے وہ نیند اور بیداری دونوں حالتوں میں
حیات قلبی کے ساتھ بلاصوت، قیام اور قعود اس نماز کی ادائیگی میں مشغول
دہے۔ادربارگاہ خداوندی میں عرض کنال رہے۔

اياك نعبد واياك نستعين (الفاتح، 5)

"تیری بی معبادت کرتے ہیں اور بخص سے مدد چاہتے ہیں"

یہ در خواست حضور علی کے اتباع میں ہوتی ہے۔ حضرت قاضی (بیضاوی) رحمۃ اللہ علیہ اپنی تفسیر فی میں لکھتے ہیں۔ اس آیت کریم میں عارف کے حال کی طرف اشارہ ہے۔ وہ حال (کیفیت قلبی) غیبت سے حضور کی طرف منتقل ہوتا ہے۔ اس لیے وہ اس خطاب کا مستحق من جاتا ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ کا استحق من جاتا ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ کا استحق من جاتا ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ کا استحق من جاتا ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ کا استحق من جاتا ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ کا استحق من جاتا ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ کا استحق من جاتا ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ کا استحق من جاتا ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ علیہ کا استحق میں جاتا ہے۔

اَلْمَانُدِيَاءُ وَالْمَاوُلِيَاءُ يُصِلُّونَ فِي قَبُورِهِمُ كَمَا يُصِلُّونَ فِي قَبُورِهِمُ كَمَا يُصِلُّونَ فِي بَيُورِهِمُ اللهِ مَا يُحَالَّونَ فِي بَيُورِهِمُ اللهِ مَا يَحْدُولِهِمُ اللهِ عَلَى اللهُ ع

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

### 141

جس طرح اپنے گھروں میں نمازیں اداکرتے ہیں'' مطلب یہ کہ ان کے دل زندہ ہیں اس لیے وہ اللہ تعالیٰ کی ذات اور اس کی مناجات میں مشغول رہتے ہیں۔ جب شریعت اور طریقت کی نماز جمع ہو جائے تو نماز مکمل ہو گئی۔ یعنی ایسے آدمی کی نماز ادا ہو چکی۔ ایسے آدمی کو اللہ تعالیٰ روحانی طور پر اپنا قرب ختتا ہے اور تواب بھی عظا کر تا ہے۔ ایسا شخص ظاہر میں عابد اور باطن میں عارف ہو تا ہے الے اور جب طریقت کی نماز حیات قلب کے ذریعے ادا نہیں ہوتی تو اجر تواب کی صورت میں ملتا ہے قربت کی صورت میں نہیں۔

## حواشي

۔ علامہ جرجانی (النعریفات ص175) فرماتے ہیں صلاۃ لغت میں دعا کو کہتے ہیں شرعاً اس سے مراد ارکان محضوصہ اور اذکار مخصوصہ کو مخصوص شرائط کے ساتھ مقررہ او قات میں اداکر ناہے۔

حاشيہ (ظ) ميں نہ كور ب يعض علاء كبار فرماتے ہيں: قيام انسانيت كا خاصہ ب- ركوئ حيوانيت كا جود نباتات كا اور قعود جمادات كا - شخ محمود آفندى اسكدارى لكھتے ہيں قيام اشارہ كرتا ہے كہ نماذى نے بشرى اوصاف كے تجابات سے خلاصى حاصل كرئى ہے ۔ ان ميں سے سب سے برداوصف بشرى تكبر ہے جو آگ كى خاصيت ہے ۔ ركوع ميں بيداشارہ ہے كہ نماذى نے نباتانى طبیعت كابردا تجاب حرص ہے ۔ اس ليے ديكھنے ميں بيبات آئى ہے كہ نباتات خوراك جذب كركے نشود نما بياتے ہيں۔ اور بي بانى كى خاصيت ہے۔ تشمد ميں جماداتى طبعیت كروں سے بيط كارے والى جذب كر كے نشود نما بياتے ہيں۔ اور بي بانى كى خاصيت ہے۔ تشمد ميں جماداتى طبعیت کے بردول سے بيطكارے كى طرف اشادہ ہے۔ جمادات كى سب سے بردى خاصيت جمود ہے۔ اور جمود منى كا خاصہ ہے۔ انہيں نہ كورہ صفات سے بقيہ بھركى صفات بروائن جڑھتى ہيں۔ جب انسان ائن ركاوٹوں اور تجابات سے خلاصى پاليتا ہے اور ائن چار مدران کے ذر يعے دب الناكمين کے بڑدى كی طرف رقار کر تاہے تودہ نمازاداكر تاہے اور كيفيت بيہ ہوتى ہے كہ الناكمين کے بڑدى كی طرف رقار ہواد ھرادھر متوجہ نہ بھر تاہے دور کما ہے۔ گھر کماذى کہ معلوم ہو وہ کسے دور کسے گھرانے نے ذرمایا۔ دہ گھر نماذى کہ معلوم ہو دور کسے دور کسے گھرانے اور ہواد ہور دی کا میں کے دور کسے گھران کی کہ معلوم ہو دور کسے گھرانے کورہ کا کہ دہ کس سے گھتاکو کر دہا ہے توادھر ادھر متوجہ نہ ہوں۔

### 144

حضرت سعدی او حبیب "القاموی" عن 216 پر لکھتے ہیں اکثر علاء صحابہ وغیر ہم کے زد کیہ اور فد هب حنی، حنبلی، ظاہری اور شافعی میں در میانی نماذ سے مراد عصر کی نماذ ہے۔ جبکہ زید بن ثابت، عاکشہ، اسامہ بن زید، او سعید خدری اور حضرت علی المرتضی علی المرتضی علی میں الرضوان کے نزدیک در میانی نماذ ظهر کی نماذ ہے۔ حضرت ابن عمر"، ابن عباس"، معاذ، جابر"، عطاع عکر مد، مجاحد کے نزدیک اور مالکی، شافعی، جمہور صحابہ کا تول ہے۔ کہ اس سے مراد صبح کی نماذ ہے۔ جبکہ بعض دوسر سے صحابہ "سعید بن میتب فرماتے ہیں اس سے مراد مغرب کی نماذ ہے۔ بعض علاء کاار شاد ہے کہ در میانی نماذ عشاء کی نماذ ہے فقہ جعفریہ میں بھی آخری قول کوتر ہے۔

اسامام غزالی نے الاحیاء ن 102/1 میں نقل کیا ہے۔ صحیح مسلم کتاب القدر باب تقریف اللہ تعالی القلوب کیف بیٹاء 2654 حضرت عبداللہ عن عمروی العاص رضی اللہ عنما ہے مروی ہے فرماتے ہیں کہ میں نے رسول کر یم علی کے ویہ فرماتے سا: "تمام بنی آدم کے دل اللہ رحمٰن کی دوانگلیوں کے در میان ایک دل کی ماند ہیں وہ انہیں پھیر دیتا ہے جس طرف چاہتا ہے "پھر حضور علی کے دعا کی اَللَّهُمَ مُصنرِفَ الْقُلُونِ مَنْ وَاللّٰ وَاللّٰهِ مَا مُصنرِفَ الْقُلُونِ فَا مَدِوْنَ عَلَی مَا اللّٰہ مُن مُصنرِفَ الْقُلُونِ مَنْ مَا نَر اللّٰهِ مَا عَدِن وَاللّٰ وَاللّٰهِ مَا مُصنرِفَ الْقُلُونِ مَن مَا نَر وَاللّٰ وَاللّٰهِ مَا عَدِن وَاللّٰهِ مَا عَدِن وَاللّٰهِ مَا عَدِن وَاللّٰ اللّٰهُ مَا مُصنرِفَ الْقُلُونِ فَلَى مَا نَدُ وَاللّٰ اللّٰمُ مُنْ مَنْ وَلَى اللّٰهُ مَا عَدِن وَاللّٰ وَالْمَا وَا اللّٰهُ مَا مُنْ وَالْمَالِ وَالْمَا وَالْمَالِ وَاللّٰمَ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمَ مُنْ وَالْمَالِ وَاللّٰمَ وَالّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمُ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمُ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمُ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَالْمَوْ وَالْمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُونَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمُ وَالْمُونَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَالْمُونَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَالْمُونُ وَاللّٰمُ وَ

ماشیہ (ظ) میں ہے شخ محود آفندی استداری آیت واقع الصلوۃ ان الصلوۃ تنهی عن الفحشاء والممنکر (العنکبوت: 45) کے بارے فرماتے ہیں بدنی نماز مصیات اور سیات شرعیہ سے چاتی ہے اور نفس کی نماز رذائل اور اخلاق رویہ سے محفوظ رکھتی ہے۔ (ایک نماز دل اور سرکی بھی ہے) دل کی نماز فضول کا مول اور غفلت سے چاتی ہے جبکہ سری نماز النفات الی الغیر سے بھی محفوظ رکھتی ہے۔ جیسا کہ حضور علیہ کاار شادگرامی ہے۔ "اگر نمازی کو معلوم ہو کہ وہ کس سے ہمکلام ہے توکی اور طرف متوجہ نہ ہو"روح کی نماز سرکشی سے چاتی ہے اور یہ نماز صفات کے ذریعے دل کے وضو سے اوا ہوتی ہے جس طرح دل کی نماز ظمور نفس سے اسے پاک کر کے اوا دل کے وضو سے اوا ہوتی ہے جس طرح دل کی نماز ظمور نفس سے اسے پاک کر کے اوا کی جاتی ہے۔ نماز خفی دو کی اور ظمور انا نیت سے جبکہ ذات کی نماز تکون کے ساتھ ظمور نفس سے محفوظ رکھتی ہے۔ جس نے یہ نماز بی اداکر لیں دہ تمام گنا ہوں اور خطاؤوں سے ظلامی پاگیا۔

-,

**ω** ω

### 141

یہ حدیث ہمیں ان الفاظ میں نہیں ملی۔ صحیح ائن حبان کی ایک حدیث اس کی شاھد ہے . (كتاب الصلوة باب صفة الصلوة) حضرت عمارين ياسر رضى الله عنه سے روايت ہے۔ فرمايا میں نے حضور انور علیہ کو فرماتے سا''ایک آدمی نماز پڑھتاہے اور شاید اس کا دسوال ، نواں، آٹھواں، ساتوال ماچھٹا حصہ قبول ہو تاہے حتی کہ آپ نے اور بھی کم درجوں کاذ کر فرمایااور کهانمازی کو صرف اسی نماز کا ثواب ملتاہے جس میں اس کا ذھن حاضر ہو تاہے" امام غزالی رحمة الله علیه فرماتے ہیں (الاحیاء ج1/160) بشرین الحارث سے بیہ قول روایت کیاجا تاہے۔جس میں خشوع نہیں اس کی نماز فاسدہے حضرت حسن سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: ہر نماز جس میں دل حاضر نہ ہو وہ بہت جلد سز ا کی طرف کے جانے والی ہے۔ امام غزالی لکھتے ہیں حضور قلب نماز کی روح ہے۔ تعبیر کے وقت بھی حضورِ قلب کم از کم نماز کوزندہ رکھتا ہے۔اس سے بھی آگر کم ہوجائے تو گویا نماز ھلاک ہو جاتی ہے۔اگر حضور قلب زیادہ ہو تواس قدر اجزاء نماز میں ردح ترو تازہ ہوتی جائے گہ۔ بوری حدیث بول ہے۔ نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہتے ہیں کہ میں نے ر سول خدا علی کو فرماتے سنا: "حلال واضح ہے اور حرام بھی واضح ہے۔ان دونوں کے در میان کچھ چیزیں مشکوک ہیں جنہیں اکثر لوگ نہیں جانتے جوان مشکوک چیزوں سے ج سی تواس نے اپنے دین اور اپنی عزت کو میالیا اور جو ان کا مر تکب ہوا تو اس کی مثال ایسے چرواہے کی ہے جو کھیت کے ارد گرد جراتا ہے کسی وقت بھی اس میں واخل ہو سکتا ہے۔ یاد رکھے! ہر ایک بادشاہ کی ایک محفوظ چراگاہ ہوتی ہے۔ ہاں ہاں! زمین میں اللہ کی محفوظ چراگاہ اس کی حرام کردہ چیزیں ہیں۔ و مجھو! جسم میں گوشت کا ایک لو تعزیرا ہے" جب وہ صحیح ہو جائے تو پور اجسم سیجے ہو جاتا ہے اور جب بحو جائے تو پور اجسم بحو جاتا ہے۔ ہال محوشت کاوہ لو تھر اول ہے ( سیج ظاری - كتاب الايمان باب : فضل من استبراكدينه) مزيد و يحصير الن ا ثير رحمة الله عليه كي " جامع الاصول" ج 7/10 6 حافظ لن حجر الفتح ج 129/1 ميس فرماتے ہیں علماء کے نزدیک بیہ حدیث بوی عظمت کی حامل ہے چوتھائی حصہ احکام اس مدیث سے مستبط ہوئے ہیں امام قرطتی لکھتے ہیں۔ چو نکہ ریہ صدیث حلال وغیرہ کی تفصیل اور اعمال بالقلب كے بيان سے تعلق ركھتى ہے اس ليے اسے تمام احكام كا محور قرار دياميا

صيح البخاري كتاب الجماعة والامامة رباب فضل صلاة الجمعة ميس حضرت ابوهر مره وصني الله

وسنستنسس في البخاري كناب اجتماعة والأمامنة

### IYM

عندے مروی ایک حدیث نقل کی گئے ہے۔ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا۔
آوی کا باجماعت نماز اوا کرنا گھر میں اور بازار میں نماز اوا کرنے سے پچیس درجے زیادہ نواب کا حامل ہے۔ یہ اس لیے کہ وہ اچھی طرح وضو کر تاہے۔ پھر گھرے مجد کو جاتا ہے۔ اس کا یہ نکلناصرف نماز کیلئے ہو تاہے۔ اس ہر ہر قدم پر ایک ایک درجہ ملکہ اور ایک ایک گزاہ معاف ہو تاہے۔ پھر جب نماز شروع کر تاہے تو جب تک نماز پڑھتار ہتا ہے فرشتے اس کے لیے رحمت ویر کت کی دعا کرتے رہتے ہیں اور کہتے رہتے ہیں۔ اے اللہ اس محض پر کرم فرما! مولا! اس پر رحمت فرما! اور جب تک تم میں سے کوئی نماز کے انظار میں بیٹھار ہتاہے وہ نماز پڑھنے والا شار ہو تاہے۔

امام قشیری (الرسالہ: ص 72) فرماتے ہیں ایاک نعبہ شریعت کی مفاظت اور ایاک نستعین حقیقت کا اقرار ہے۔ شریعت عبودیت کے التزام کا امر ہے اور حقیقت مشاہد ہ ربوبیت ہے۔ شخ محمود افندی استحداری فرماتے ہیں کہ حقیقت ربوبیت کو دل ہے دیکھنا ہے۔ اس کی تعبیر یہ بھی ہے کہ شریعت اللہ تعالیٰ کی طرف چلنے کی معرفت ہے۔ اور حقیقت بھیشہ اللہ تعالیٰ (کی صفات) کو دیکھنا ہے۔ جبکہ طریقت شریعت کی راہ پر چلنا یعنی اس کے نقاضوں کو بھانا ہے۔ بعض لوگ حقیقت اور شریعت میں کوئی فرق روا نہیں رکھتے۔ شریعت میں کوئی فرق روا نہیں رکھتے۔ شریعت حقیقت کا ظاہر ہے اور حقیقت شریعت کا اطن ہے۔ دونوں لازم و ملزوم ہیںا یک دوسرے کے بغیر مکمل نہیں ہو تیں۔

انوار التزيل واسر ارالتاويل ييناوي، ج1/12

ا۔ تخ تابج میلے گزر چکی ہے۔

ام قشیری (الرسمالة ص 244-245) لکھتے ہیں کہ حضرت شیلی کاار شادہ : عارف غیرکی طرف آنکھ اٹھاکر نہیں دیکھا۔نہ اس کی زبان پر کسی غیر کاذکر آتا ہے اور نہ ہی اللہ تعالیٰ کے سواء وہ کسی کو اپنا محافظ دیکھتا ہے۔ حضرت جنید بغد اوی فرماتے ہیں۔ کہ عارف وہ ہے جس کے اندر سے خداد النا ہے۔ حالا نکہ وہ خود خاموش دکھائی دیتا ہے۔ حضرت بایز ید بسطامی سے عارف کے بارے پوچھا کیا تو انہوں نے فرمایا۔ عارف وہ ہے جونہ نیند میں غیر کو دیکھے اور نہ میدادی میں۔نہ غیر اللہ ہے وہ موافقت رکھے اور نہ میدادی میں۔نہ غیر اللہ ہے۔

# يندر هويں فصل

عالم تجريد ميں معرفت كى طهارت: ـ

طهارت معرفت كي دوفتمين بين\_معرفة الصفات كي طهارت اور معرفة الذات کی طمارت۔

معرفت صفات کی طهارت :۔

یہ طہارت صرف تلقین اور اساء کے ذریعے دل کے آئینے کو نفوس بھری اور حیوانی ہے پاک کرنے ہے حاصل ہوئی ہے۔ پس جب دل صاف ہو جاتاہے اور اللہ تعالیٰ کے نور ہے دل کی آنکھ بینا ہو جاتی ہے توانسان دل کے آئینے میں جمال خداوندی کے عکس کو صفات کے نور سے دیکھنے لگتا ہے۔ جیسا کہ رسول الله عليه کاارشاد کرای ہے۔

> اَلُمُو مِن يَنظُرُ بِنُورِ اللَّهِ لِـ "مؤمن الله تعالیٰ کے نورے دیکھاہے"

> > اَلُمُوُمِنُ مِرُأَةُ الْمُؤْمِنِ ۖ إِنَّا الْمُؤْمِنِ لَهِ

''مؤمن،مؤمن کا آئینہ ہے'' ''سی شخص کا قول ہے'' عالم نقش بھھاتا ہے اور عارف صبقل کرتا۔ ہے'' جب اساء کے مسلسل ور د سے تصفیہ مکمل ہوجا تا ہے تو صفات کی معرفت مكمل ہوجاتی ہے كيونكہ ان صفات كاانسان دل كے آئينے ميں مشاہرہ كرتاہے۔

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari معرفت ذات کی طهارت : ۔ َ

یہ طمارت فی التر ہے۔اسے حاصل کرنے کا صرف ایک ہی طریقہ ہے کہ انسان بارہ اساءِ تو حید میں سے آخری تین اساءِ تو حید کو نور تو حید سے باطن کی آئکھ سے مسلسل ملاحظہ کرے ہیں جب انوار ذات کی بخلی ہوگی تو بھر بت بگھل جائے گی اور مکمل فنا ہو جائے گی۔ یہ مقام استھلاک اور فناء الفناء ہے۔یہ بخلی تمام انوار کو مٹادیت ہے جیسا کہ اللہ کریم کا ارشاد ہے۔

كُلُّ شَندُىء هَالِكُ إِلَّا وَجُهَهُ (القَّصَص:88) "ہرچیز ھلاک ہونے والی ہے سوائے اس کی ذات کے "

جب سب کچھ فناہو جاتا ہے تو نور قدس کے ساتھ صرف روح قدی باقی رہ جاتی ہے اور ہمیشہ دیدار میں مشغول رہتی ہے۔ یہ روح اس کے ساتھ اس سے اس کی طرف دیکھنے والی ہوتی ہے۔ پس دہ بلا کیف و تشبیہ اس روح کی رہنمائی کرتا ہے۔ کیونکہ

> لَیْسَ کَمِثُلِهِ شَنَی ُ اُلْتُورِی ٰ 11) "نسیس ہے اس کی مانند کوئی چیز"

پی محض نور مطلق باقی رہ جاتا ہے۔ اس سے آگے کی کوئی خبر نہیں دے سکتا۔ کیونکہ وہ عالم محو ہے۔ وہاں عقل نہیں رہ سکتی کہ پچھ خبر دے اور نہ وہاں غیر اللہ کی رسائی ہو سکتی ہے جیسار سول اللہ علیہ کا ارشادیا کہ ہے۔ وہاں غیر اللہ کی رسائی ہو سکتی ہے جیسار سول اللہ علیہ کا ارشادیا کہ ہے۔ لیک معَللہ وَقُت لَا یَسنَعُ فِیهِ مَلَكٌ مُقَدَّبٌ وَلَا نَبِی مَعَللُهِ وَقُت لَا یَسنَعُ فِیهِ مَلَكٌ مُقَدَّبٌ وَلَا نَبِی مَعَللُهِ وَقُت لَا یَسنَعُ فِیهِ مَلَكٌ مُقَدَّبٌ وَلَا نَبِی مُ

"الله تعالیٰ کی معیت میں میرے لیے ایک ایباوفت (بھی مخصوص کیا گیا) ہے جس میں نہ کسی مقرب فرشتے کی گنجائش ہے اور نہ ہی نمی مرسل کی" ہے اور نہ ہی نمی مرسل کی" ہے عالم تجرید ہے۔ وہال کوئی غیر نہیں ہو تا۔ جیسا کہ حدیث قدی

### 142

ہے۔

تَجَرَّدُ تَصِلِ اللهِ (صفات بشری ہے) تجرد حاصل کر (مقصود تک)
پہنچ جائے گا" تجرد ہے مراد صفات بشری ہے مکمل فنا ہونا ہے۔ بس وہ عالم تجرید
میں خدائی صفات ہے متصف ہو گا جیسا کہ حضور عیسی ہے نارشاد فرمایا۔

تَخَلَّقُوا بِاَحُلُاقِ اللّٰهِ هِ

مندائی اخلاق کو اپنالو"

تخدائی اخلاق کو اپنالو"

ایشی مفات خداوندی ہے متصف ہو جاؤ۔

ایشی منا

حدیث کا ایک کروا ہے۔ دیلی نے اسے الفر دوس میں حضرت ابن عباس کے حوالے نقل کیا ہے تمہ حدیث یہ ہے "عزوجل الذی خلق منه" ترندی (الجامع الشی کتاب تغییر القر آن۔ باب و من سورة الحجر) حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عند سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: مؤمن کی فراست سے ڈرو۔ وہ نور اللی کے ساتھ دیکھا ہے " پھر انہول نے یہ آیت پڑھی = اِنَّ فیی ذَالِكَ لَآيَات اللّٰی کے ساتھ دیکھا ہے " پھر انہول نے یہ آیت پڑھی = اِنَّ فیی ذَالِكَ لَآيَات اللّٰم کَوسَيْمِين (الحجر: 75) دیکھے جامع الاصول از این اخیر ن520-206 مناوی "فیض القدیر" نے 143/1 پر لکھتے ہیں۔ یعنی بعد وَمؤمن دل کی آنکھ سے دیکھتا ہے جو نور خداوندی سے روش ہوتی ہے۔ دل کوروشن کرنے سے فراست صحیح ہوجاتی ہے کیونکہ اس کی حیثیت اس شخصے کی ہو جاتی ہے کیونکہ اس کی حیثیت اس شخصے کی ہو جاتی ہے کیونکہ اس کی حیثیت اس شخصے کی ہو جاتی ہے کیونکہ اس کی حیثیت اس شخصے کی ہو جاتی ہو ہاتی ہیں۔

۲۔ اس کی تخریج گزر چکی ہے۔

سے اس کی تخریج گذشتہ صفحات میں ہو چکی ہے۔

س به حدیث جمیں نہیں ملی

۵۔ اس کی تخریج بھی گذشتہ صفحات میں گزر چکی ہے

# سو لھوین فصل شریعت اور طریقت کی زکوۃ!۔

شريعت كي زكوة : \_

اسے مرادد نیائے مال ہے ایک مقررہ حصہ سال میں صرف ایک بار معین کے نصاب ہے مصارف ز کو تا کو دیا جا تا ہے۔

طریقت کی زکوۃ :۔

د نیا کے فقیروں اور آخرت کے مسکینوں میں محض اللہ تعالیٰ کی خاطر اعمال آخرت کو لٹادیناطریقت کی زکوۃ ہے۔

ز کوة شریعت کو قرآن کرنیم میں صدفته کها گیاہے۔ جیسا که ارشادہے۔

إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقْرَآءِ وَالْمَسِنَاكِيْنِ (الرَّوبِه: 60)

'' زکوہ تو صرف ان کے لیے ہے جو فقیر، مسکین ہو''

اسے صدقہ اس لیے کہا گیاہے کہ یہ مال فقیر اور مسکین کے ہاتھ میں جانے سے پہلے اللہ تعالیٰ کے دست جو دوسخامیں پہنچ جاتا ہے۔ بینی اللہ تعالیٰ اسے فہ آقہ اسفی اللہ

به فورأ قبول فرماليتاہے۔

رہی طریقت کی زکوۃ نووہ دائی ہے۔ (اس میں دنیاوی مال نہیں) بلسمہ کسب آخرت اللہ کی خوشنودی کے لیے گناہ گاروں کو دیے دیا جاتا ہے۔ پس اللہ نعالی ان کی نمازیں، زکوۃ ، روزے ، جج ، نتیج و تہلیل،۔ تلاوت کلام مجید اور

149

سخاوت وغیرہ نیکیوں کا ثواب گناہ گاروں کو دے دیتا ہے جس سے ان کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ بند ہُ مؤ من اپنے نامہ اعمال میں کچھ باتی نہیں چھوڑ تا۔ خود مفلس ہو جاتا ہے۔ پس اللہ تعالی اس شخص کی سخاوت اور افلاس پر نظر پسندیدگی فرما تاہے جیسا کہ حضور علیہ کاار شاد گرامی ہے۔

المفلس في امان الله في الدارين «مفلس دونول جمان ميس الله كي امان ميس موتا ہے"

بندہ اور جو بچھ اس کے ہاتھ میں ہے سب اس کے آقاکا ہے۔ قیاست کے روز اسے ہرنیکی پروس گنااجر ملے گا۔ جیسا کہ ارشاد النی ہے۔ '

من جَاءَ بِالْحَسِنَةِ فَلَهُ عَشْنُرُ أَمْثَالِهَا (الانعام: 160) "جُوكُوكَىلائےگاایک نیکی تواس کے لیے دس ہو گئی اس کی مانند" زکوہ کاایک مفہوم یہ بھی ہے کہ دل کو نفس کی سفت سے پاک کیا جائے جیسا کہ رب قدوس ارشاد فرما تاہے۔

مَن ذَاالَّذِي يُقْرضُ اللَّه فرضًا حسنًا فيُضاعفُ لَهُ أَصنعَافًا لَهُ أَوضَاعِفًا لَهُ أَصنعَافًا كَثِيرَةً (البَقره: 245)

قرض ہے مرادیہ ہے کہ اپنی تمام نیکیاں مخلوق پر احسان کے جذبے ۔ ۔ ہے محض اللہ کی خوشنودی کے لیے دیدے ۔ اور اس پر کسی قسم کا احسان نہ جتلائے۔ جیساکہ فرمایا:

لَا تَبْطِلُو اصندَ قَاتِكُمْ بِالْمَنِ وَالَادَىٰ (البقره: 264) "مت ضائع كرواييخ صد قول كواحسان جنلا كراور دكھ پہنچاكر" اور نہ ہى دنيا ميں كسى عوض كا طالب ہو۔ بيد انفاق في سبيل الله كى ايك

لَنُ تَنَالُو اللَّبِرَّحَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ (آل عمران:92) "ہر گزنہ پاسکو کے تم کامل نیکی (کارتبہ) جب تک نہ خرج کرو (راہ خدامیں) ان چیزوں سے جن کوتم عزیزر کھتے ہو"

12.

## حواشي

لغت میں زکوہ کا معنی برکت، نمو، صفائی، طہارت، ستائش اور صلاح ہے۔ تمر تاثی
"تنویر الابصار میں لکھتے ہیں شریعت کی روسے شارع علیہ السلام کی معینہ مقدار میں سے
ایک جزء مال کا کسی مسلم فقیر کو مالک بنانا ذکوہ ہے بھر طبکہ بیہ مسلم فقیر نہ ہاشمی ہو۔نہ
ہاشمی کا غلام ہو۔اور دینے والے کے قبضے سے اس مال کی منفصت مکمل نکل جائے۔اور یہ
عطامحض اللہ کے لیے ہو۔

ھیٹی "انجمع" ج 65/3 پر حضرت ائن عباس رضی اللہ عنما ہے روایت کرتے ہوئے
کھتے ہیں کہ رسول کر یم علیہ نے فرمایا: جو قوم معاہدہ کی خلاف ورزی کرتی ہے اللہ
تعالیٰ اس پر دسمن کو مسلط کر دیتا ہے اور جولوگ اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ (قانون) سے
ہٹ کر فیصلہ دیتے ہیں ان میں موت عام ہو جاتی ہے۔ جوز کوۃ روکتے ہیں ان کو قحط سالم
کاسامنا کر ناپڑتا ہے جوڈنڈی مارتے ہیں توان سے ہریالی کوروک لیاجاتا ہے اور انہیں قحط
کاسامنا کر ناپڑتا ہے۔ وہ قطرے قطرے اور دانے دانے کوترس جاتے ہیں "فرماتے ہیں
کہ اسے طبر انی نے "الکہیر" میں ذکر کیا ہے۔

141

سترهویں فصل شریعت اور طریقت کاروزہ<sup>ا</sup>

شر لعت كاروزه : ـ

دن کے وقت کھائے پینے اور جماع سے رکنا شریعت کار دزہ ہے۔

طریقت کاروزه :\_

ظاہر اور باطن میں تمام اعضاء کو محرمات، مناھی اور ذمائم سے روکنا طریقت کا روزہ کہلاتا ہے محرمات و مناھی اور ذمائم مثلًا خود پیندی، تکبر، مثل وغیرہ طریقت کے روزے کوباطل کردینے والی چیزیں ہیں۔

شریعت کے روزے کے لیے وقت مقرر ہے جبکہ طریقت کاروزہ پوری - عمر کے لیے لیدی ہے <sup>ہی</sup>اس لیے حضور علیقیج نے فرمایا :

" رُب ٔ صنائیم لینس کهٔ مِن صبیامِهِ اِلّاالْجُومُ سس" " کُی روزه دارایسے ہیں جنہیں بھوک کے سواءروزوں سے سیچھ حاصل نہیں ہوتا"۔

اسی لیے یہ مقولہ مشہور ہے کہ کئی روزہ دار مفطر (روزہ نہ رکھنے دانے)
ہوتے ہیں اور کئی مفطر روزہ دار''۔ لیعنی اپنے تمام اعضاء کو گناہوں سے بچاتے
ہیں اور کسی شخص کو تکلیف نہیں دیتے۔ حدیث قدس ہے۔

إِنَّ الصَّوْمَ لِي وَأَنَا أَجُزِى بِهِ اللَّهِ الصَّوْمَ لِي وَأَنَا أَجُزِى بِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ "بيتك روزه ميرے ليے (ركھاجاتا) ہے اور ميں بى اس كى

141

جزادول گا"

رب قدوس نے قرآمایا (حدیث قدی)

يَصِينُ لِلصَّائِمِ فَرُحَتَانِ، فَرُحَةٌ عِنْدَالُافُطَارِ وَفَرُحَةٌ عِنْدَرُقُيَةٍ جَمَالِئُ <sup>هُ</sup>

"روزہ دار کے لیے دوخوشیاں ہیں۔ایک خوشی توافطار کے وقت کی ہے اور دوسری خوشی میرے جمال کی دید کے وقت کی ہے"

اہل شریعت کے نزدیک افطار غروب آفتاب کئے کے وقت کچھ کھائی لینا

ہے اور عید کی رات جاند کا نظر آنا ہے لیکن اہل طریقت کہتے ہیں۔ افطار جنت کی است میں اور عند کی است کی کئی کر است کی است کی است کی کئی کر است کر است کی کئی کر است کی کئی کر است کی کئی کر است کی کئی کر است کر

تعمتوں سے ہو گا جبکہ رب قدوس کے بصل سے انسان جنت میں داخل ہو گا۔ مدال کے مقدمہ کی میں میں میں میں ایک میں کر مرمز میں بنایا

دیدار کے وقت کی مسرت ہے مرادیہ ہے کہ بند ہُ مؤمن قیامت کے روزاللہ کے تم یہ ان دری مسرک سے مرادیہ ہے کہ بند ہُ مؤمن قیامت کے روزاللہ

کریم سے ملا قات کرے گااور اسے باطن کی آنکھ سے روبر ودیکھے گا تواہے خوشی و مسرت حاصل ہو گی۔

روزے کی ایک تیسری قتم بھی ہے جسے حقیقت کاروزہ کہتے ہیں۔

حقیقت کاروزه: په

اسے مراد جان کامحبت غیر ہے رکناہے اور تر کا مشاہدہ غیر کی محبت ے رکناہے۔ حدیث قدسی ہے۔

الانسبان سرى وانا سرهك

"انسان مير ارازاور مين اس كاراز هول"

بیرتر نور خداوندی ہے ہے یہ کسی غیر کی طرف ماکل نہیں ہوتا۔ اور اللہ کے سواء اس کا کوئی اور محبوب۔ مرغوب اور مطلوب بھی نہیں ہے۔ نہ دنیا میں اور نہ آخرت میں۔ جب غیر کی محبت آگئ تو حقیقت کاروزہ فاسد ٹھمرا۔ اس روزے کی قضا صرف ایک صورت میں ہو سکتی ہے کہ انسان اللہ کریم کی طرف لوٹ آئے اور اس سے ملاقات کرنے کی کوشش کرے اس روزے کا صلہ آخرت میں اللہ تعالیٰ کی ملاقات ہے۔

### 124

## حواثثي

لغت بیں صوم تمسی کام یابات ہے رکنے کو کہتے ہیں۔ علامہ جرجانی (التعریفات ص 178) میں فرماتے ہیں۔ صوم شریعت میں مخصوص امساک (رکنا) سے عبارت ہے۔ اس ہے مرادروزہ کی نیت ہے صبح صادق ہے لے کر غروب آفتاب تک کھانے بینے اور جماع ہے رکنا ہے۔ تمر تاشی "تنویر الابصار" میں اس کی تعریف کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ روزہ مخصوص وفت میں مطرات حقیقی یا حکمی ہے اینے آپ کورو کناہے۔اس میں نیت شرط ہے۔اطفیش فرماتے ہیں مکلف کااللہ کی رضا کے لیے بالنینہ کھانے، پینے سے اور جو پیٹ میں پہنچتی ہیں ان ہے۔ یانی کسی طرح اندر پہنچانے سے ، لطف اندوز ہونے اور جماع كرنے نيز كبارے صبح صاوق ہے لے كر غروب آفتاب تك ر كناروزہ ہے۔ المبشيهيتي (المنظر ف ج1/28) لكھتے ہيں كەكسى شخص كا قول ہے روزہ تين فتم كا ہے۔ایک عام ہے دوسر اخاص ہے۔اور تبسر ااخص الخاص ہے۔عام روزہ تویہ ہے پیٹ شر مگاہ اور تمام جوارح کو ان کے تقاضول کو بور اکرنے سے انسان روک لے۔ خاص روزہ بیے۔ آنکھ، کان، زبان، ہاتھ یاؤل اور نمام اعضاء کو گناہ ہے روک لے۔ اور ا خص الخاص روزه بدہے کہ دل میں دنیوی ہا توں کا خیال بھی نہ آئے اور انسان اِپنے آپ کوہر ایک ماسواالٹدے روک لے۔

يم مديث برب " .....ورَبَّ قَائِم لَيُسَ لَهُ مَنُ قِيَامِهِ اَلَّا السَّهُرُ " ويَحْدِ سَنَ ائن ماجه - كتباب الصوم باب ماجاء في الغيبة والرفث للصائم- امام غزالي (الاحياء ج5/12) فرماتے ہیں اس ہے مرادوہ شخص ہے جو حرام چیز کے ساتھ افطار کر تا ہے۔ایک قول رہے۔جو طلال چیزوں ہے تور کار ہتا ہے مگر غیبت کر کے لوگوں کے محوشت کے ساتھ افطار کر ویتا ہے۔ غیبت حرام ہے۔ ایک قول کے مطابق اس سے

مرادوه تنخص ہے جواینے اعضاء کو گناہ سے محفوظ نہیں رکھتا۔

صحیح مسلم کی ایک حدیث کا مکزا ہے۔ (کتاب الصیام باب فضل الصیام) حضرت ابو ہریرہ \_ رضى الله عنه اور حضرت الوسعيدرضى الله عنه سے روايت ہے تتمه حديث يول ہے۔ "روزہ دارے کیے دوخوشیاں ہیں۔ جب افطار کر تاہے توخوش ہو تاہے اور جب اللہ كريم ہے شرف ملاقات ماصل ہو گا توخوش ہوگا۔ فتم اس ذات كى جس كے قضے ميں محر (علی ) کی جان ہے روزہ دار کے منہ کی ہد مشک کی مهک سے عند الله زیادہ پسندیدہ

### 161

ہے علامہ نووی شرح سیجے مسلم ج31/8-32 میں فرماتے ہیں کہ علاء کا ارشاد ہے ملا قات خداوندی کے وقت اے اس لیے خوشی ہوگی کہ وہ روزے کی جزاء کو دیکھے گااور اللہ تعالیٰ کی نعمت توفیق کو یاو کرے گا۔ افطار کے وقت خوشی اس لیے کہ عِبادت مکمل ہو چکی ہوتی ہے اور وزہ مفیدات ہے ہے جا تاہے اور ثواب کی امید قوی ہو جاتی ہے۔ واللہ اعلم اس ہے کہا جا تاہے اور ثواب کی امید قوی ہو جاتی ہے۔ واللہ اعلم اس ہے کہا جدیث کی تخریج ملاحظہ کریں

حاشیہ (ظ) میں مذکور ہے: مروی ہے کہ ایک عورت بارگاہ نبوی میں حاضر ہوئی اور عرض کنال ہوئی اے اللہ کے رسول! میں ہموکی ہوں اور روزہ دار ہوں۔ آپ اللہ کے رسول! میں ہموکی ہوں اور روزہ دار ہوں۔ آپ اللہ کے رسول! میں ہموکی ہوں اور روزہ دار نہیں البتہ بموکی ہے۔ یہ عورت لوگوں کی غیبت کرتی رہی تھی۔ دوسری بار آئی اور وہی بات دھر ائی۔ حضور علیہ نے نہی وہی جو اب دیا۔ پھر گھر میں بیٹھ گئی اور دل میں کمایہ ساری خرائی میری زبان کی ہے۔ در وازہ بعد کر لیا اور لوگوں کا ذکر کیا بھی تو خیر ہے۔ پھر حاضر خدمت ہوئی اور عرض کیا۔ (حضور!) میں روزہ دار ہوں اور کھو کی ہوں۔ آپ علیہ خدمت ہوئی اور عرض کیا۔ (حضور!) میں روزہ دار ہوں اور کھو کی ہوں۔ آپ علیہ خان کھا کہ اے کھو کی ہوں۔ آپ علیہ خان کھا کہ ا

ے پیر حدیث ہمیں نہیں ملی۔

# الھارویں فصل

شريعت وطريقت كاجح لينه

جج کی دو قشمیں ہیں۔جج شریعت اور جج طریقت

حج شریعت : ـ

یہ جج بیت اللہ شریف سے تعلق رکھتا ہے۔ اس کے مخصوص ارکان <sup>کے</sup>

اور شرائط ہیں۔ان شرائط اور ار کان کو اداکرنے سے جج کا نثواب ملتاہے۔اور جب کو کی شرط بوری نہ ہو سکے تو ثواب میں کمی آجاتی ہے۔ کیونکہ رب قدوس کا تھم ہے جج مکمل کرو۔

وَ أَتِمُّواُ الْحَجَّ وَالْعُمُرَةَ لِلْهُ (البَقره: 196) "أوربور اكروج أور عمره الله (كي رضا) كيلي "

جی شریعت کی شرائط میں سے اولاً احرام ہے۔ پھر مکہ میں دخول ہے، پھر طواف قدوم، پھر و قوف عرفہ اور ندولفہ پھر منی میں قربانی۔اس کے بعد حرم پاک میں دوبار احاضری اور کعبۃ اللہ شریف کاسات چکروں میں طواف ہے۔ پھر حاجی زندم کا پانی چیتے ہیں اور مقام اہر اہیم علیہ السلام پر دور کعت نفل نماز اوا کرتے ہیں۔ آخر میں احرام کھول دیا جاتا ہے اور اب شکار وغیرہ احرام کی صورت جو چیزیں اللہ تعالی میں احرام قرار دے دی تھیں حلال ہو جاتی ہیں۔ اس حج کا صلہ جنم سے آزادی اور اللہ تعالی کی نارا فسکی سے امن ہے۔ جیسا کہ کلام مجیدسے ظاہر ہے۔

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 124

وَمَنُ دَخَلَهُ كَانِ آمِنًا (آل عمران: 97) ''اورجو بھی داخل ہواس میں ہوجا تاہے (ہر خطرہ سے) محفوظ'' طواف سے صدور کے بعد لوگ وطن 'کے لوشتے ہیں۔

مج طريقت :\_

رج طریقت کی راہ میں زاد راہ اور سواری صاحب تلقین (مرشد کامل) کی تلاش اور اس سے اخذ فیض ہے۔ ہی پہلا قدم ہے۔ اس کے بعد مسلسل ذکر بالسان اور اس کے معنی کو سامنے رکھنا ہے حتی کہ دل زندہ ہو جائے اس کے بعد بالسان اور اس کے معنی کو سامنے رکھنا ہے حتی کہ دل زندہ ہو جائے اس کے بعد باطنی ذکر کی باری آتی ہے بیال تک کہ اساء صفات کے مسلسل ورد سے من صاف ہو جائے۔ ایسے میں کعبہ سر انوار صفات کے ذریعے سامنے آجاتا ہے۔ جیسا کہ اللہ نعالی نے ابر اہیم علیہ السلام اور اساعیل علیہ السلام کو حکم دیا تھا کہ سب سے پہلے کعبہ اللہ کو صاف ستھر اکر و۔

وَعَهِدُنَا إِلَى إِبْرَاهِيُمَ وَإِسْمُاعِيلَ أَنْ طَهِرًا بَيُتِى لِلطَّاتِفِينَ (البَّرِه:165) لِلطَّاتِفِينَ (البَّرِه:165)

"اور ہم نے تاکید کردی ابر اہیم اور اساعیل (علیھماالسلام) کو کہ خوب صاف ستھر ار کھنا میر اگھر طواف کرنے والوں کیلئے" ۔

کعبہ ظاہر اس کیے صاف کیا جاتا ہے کہ طواف کرنے والے لوگ آئیں گے جو کہ مخلوق ہیں جبکہ کعبہ باطن اللہ تعالیٰ کیلئے صاف ہو تاہے۔ باطن کے کعبہ کو غیر کے خیال سے صاف کر کے اسے اللہ تعالیٰ کی بجل کے قابل بہایا جاتا ہے۔ پھر روح قدی کا احرام باندھا جاتا ہے۔ پھر دل کے کعبہ میں حاضری دی جاتی ہے۔ اسم ثانی کے ور د سے طواف قدوم ہو تا ہے۔ عرفات قلب میں حاضری ہوتی ہے۔ اسم ثانی کے ور د سے طواف قدوم ہو تا ہے۔ عرفات قلب میں حاضری ور د کر کے وقوف کیا جاتا ہے۔ پھر عارف جان کے خدولفہ میں جاتا ہے۔ پانچویں اور چھٹے اسم کا اکٹھاور د کرتا ہے۔ اس کے بعد "منی سر"کو جاتا ہے جو کہ دونول اور چھٹے اسم کا اکٹھاور د کرتا ہے۔ اس کے بعد "منی سر"کو جاتا ہے جو کہ دونول کے در میان واقع ہے۔ یہال پچھ و رہے کے تھر تا ہے پھر ساتویں اسم کا در میان واقع ہے۔ یہال پچھ و رہے کے لیے تھر تا ہے پھر ساتویں اسم کا در میان واقع ہے۔ یہال پچھ و رہے کے لیے تھر تا ہے پھر ساتویں اسم کا در میان واقع ہے۔ یہاں پچھ و رہے کے لیے تھر تا ہے پھر ساتویں اسم

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

### 144

کے درد کے ساتھ نفس مطمئہ کی قربانی دیتاہے کیونکہ شاتواں اسم اسم فناء ہے۔ کفر کے جابات اٹھ جاتے ہیں۔ جیسا کہ حضور علیہ کاار شاد گرامی ہے۔ کے حجابات اٹھ جاتے ہیں۔ جیسا کہ حضور علیہ کاار شاد گرامی ہے۔ اَا کُوٰہُ مُ الْاَدُمَانُ مَقَامَانِ مِنْ وَرَاءِ الْعَرُفْ مِنْ وَهُمَا

اَلُكُفُرُ وَالْاَيُمَانُ مَقَامَانِ مِنْ وَرَاءِ الْعَرُشِ وَهُمَا حِجَابَانِ بَيُنَ الْعَبُدِ وَبَيُنَ الْحَقِّ آحَدُ هُمَا اَسُودُ وَالتَّانِينَ الْعَبُدِ وَبَيْنَ الْحَقِّ آحَدُ هُمَا اَسُودُ وَالتَّانِينَ الْبَيْضُ هُمَا اَسُودُ وَالتَّانِينَ الْبَيْضُ هُمَا اللهُ وَالتَّانِينَ الْبُيْضُ هُمَا اللهُ وَالتَّانِينَ الْبُيْضُ هُمَا اللهُ وَالتَّانِينَ الْبُيْضُ هُمُ

"کفر اور ایمان طرش سے آگے دو مقام ہیں۔ کیی حق اور بندے کے در میان دو حجاب ہیں۔ ان میں سے آیک کارنگ سیاہ ہے اور دوسرے کارنگ سفید"

اس کے بعد حج طریقت اداکر نے والا آٹھویں اسم پر ملاز مت اختیار کر کے حمل کر واتا ہے۔ پھر نویں اسم پر ملاز مت اختیار کر تا ہے اور حرم باطن میں داخل ہو جاتا ہے۔ پھر وہ اعتکاف کرنے والوں کو سامنے دیکھا ہے۔ اور دسویں اسم کے مسلسل ور دسے بساط قربت وانس میں معتلف ہو جاتا ہے۔ پھر انسان جمال صدیت کو بلا کیف و تثبیہ دیکھا ہے۔ گیار ہویں اسم کی ملاز مت کے ساتھ سات چکر لگا کر طواف کر تا ہے۔ اس کیار ہویں اسم کی ملاز مت کے ساتھ سات چکر لگا کر طواف کر تا ہے۔ اس گیار ہویں اسم کے ساتھ چھے فروی اساء بھی ہوتے ہیں۔ طواف کر چکنے کے بعد وہ گیار ہویں اسم کے ساتھ چھے فروی اساء بھی ہوتے ہیں۔ طواف کر چکنے کے بعد وہ دست قدرت سے (خاص مشروب) بیتا ہے جیساکہ رب قدوس کاار شاد ہے۔

وَسِنَقَاهُمُ رَبُّهُمُ شِنَرَابًا طَهُورًا (الانسان: 21) "إوربلائة گاانبيسان كاپرورد گارنهايت پاکبزه شراب"

یہ شراببار ہویں اسم کے پیالے یں ہمری کی وگر۔اللہ تعالیٰ اپ پر ہ اقدس سے نقاب الث ویتا ہے اور انسان اس کے نور کے ساتھ اس کا دیدار کرتا ہے۔ یکی مفہوم ہے اس حدیث قدی کا۔"نہ کی آنکھ نے دیکھا ہوگا۔"نین ملاقات خداوندی کا منظر"۔۔۔۔نہ کسی کان نے سنا ہوگا۔۔۔۔ یعنی حرف وصوت کے واسطے کے بغیر کلام خداوندی۔"۔۔۔۔نہ کسی بشر کے دل میں اس کا خیال گزرا ہوگا۔۔۔۔ بعنی دیدار اور بمکلامی خداکا ذوق۔ پھر اللہ تعالیٰ کی حرام کردہ چیزیں ہوگا۔۔۔۔۔ بھر اللہ تعالیٰ کی حرام کردہ چیزیں

141

حلال ہو جاتی ہیں۔ لیعنی برائیاں نیکیوں میں تبدیل ہو جاتی ہیں۔ یہاں اسائے توحید کا تکرار ہو تاہے جیسا کہ رب قدوس کاار شادہے۔

إِلَّا مَنُ قَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأَ ولَثِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيَةً قِهِمُ حَسَنَاتٍ (الفرقال: 70)

دُمَّروه جَس نَے توب كي اور إيمان لے آيا اور نيك عمل كيے توبيوه لوگ بيں بدل دے گا اللہ تعالى ان كي برائيوں كو نيكيوں ہے"
پھر انسان تصرفات نفسانی ہے آزاد ہو جاتا ہے۔ اسے كس چيز كاخوف اور كوئى حزن نہيں رہتا۔ جيساكہ ارشاد اللی ہے۔

"سنو!اولياءالله كونى كونى خوف ہے اور نہوہ عَمَّلَين ہول گے" رَزَقَنَا اللّٰهُ وإِيَّاكُمُ بِفَصِيْلِهٖ وَكَرُمِهٖ

کر ملک الله قرایا تیم بعث بین کارید است. پھر تمام اساء کاور دکر کے طواف صدور کر تاہے اور آخر میں اینے اصلی

وطن کی طرف لوٹ آتا ہے جو عالم القدی میں ہے اور جمال اسے معتدل صورت میں پیدا کیا گیا تھا۔ یہ عالم الیقین سے تعلق رکھتا ہے۔ یہ تاویلات کلام وعقل کے وائرہ میں آنے والی ہیں۔ اس ہے آگے کی خبر دینا ممکن نہیں۔ کیونکہ عقل وقعم اس کے اور اک سے عاجز ہیں۔ اور خیالات کی وہاں تک رسائی نہیں۔ جیسا کہ

ر سول الله عليسة كالرشاد كرام ب-

إنَّ مَنَ الْعِلْمِ كَهَيْئَةِ الْمَكُنُونِ لَا يَعُلَمُهَا إِلَّا الْعُلَمَاءُ اللهِ فَاذَا نَطَقُوا بِهِ لَمُ يُنكِرُهُ إِلَّا اَهُلُ الْغِرَّةِ عَلَى الْغِرَّةِ عَلَى اللهِ فَاذَا نَطَقُوا بِهِ لَمُ يُنكِرُهُ إِلَّا اَهُلُ الْغِرَّةِ عَلَى اللهِ عَلَمُ وه بھی ہے جوچھے ہوئے خزانے کی طرح ہے جس ہے صرف "علماء بالله" ہی واقف ہیں۔ جب یہ علماء اس علم میں گفتگو کرتے ہیں تو کوئی انکار نہیں کرتا سوائے کم کرده راه میں گفتگو کرتے ہیں تو کوئی انکار نہیں کرتا سوائے کم کرده راه لوگوں کے "

149

۔ عارف اس ہے کم کی بات کرتا ہے اور "عالم باللہ" اس سے آگے کی بات
کرتا ہے۔ عارف کاعلم سر خداوندی ہے جسے صرف اللہ ہی جانتا ہے جسیا کہ فرمان
اللی ہے۔

ولا يحيطون بشيء من علمه الا بماشياء (البقره:255)

"اوروه نمين گير كَنَّ كَى چِرْ كُواس كَ عَلَم مِنَ اللَّهُ لَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

"وہ توبلاشبہ جانتا ہے رازوں کو بھی اور دل کے بھیدوں کو بھی۔ اللہ (وہ ہے کہ) کوئی عبادت کے لاکق شمیں بغیر اس کے۔ اللہ (وہ ہے کہ) کوئی عبادت کے لاکق شمیں بغیر اس کے۔ اس کے لیے بڑے خوصور تنام ہیں"

## حواشي

لغت میں ج کسی قابل خطیم چیز کاارادہ کرنا ہے۔ شریعت میں بقول الدسوتی (حاشہ علی الشرح الکبیر) جج نام ہے دسویں ذالحبہ کی رات کو عرفہ میں ٹھسرنے ،سات چکروں میں الشرح الکبیر) جج نام ہے دسویں ذالحبہ کی رات کو عرفہ میں ٹھسرنے ،سات چکروں میں صفااور مروہ کے در میان سعی کرنے کا وقوف ، طواف اور میں کا خصوصی طریقہ ہے۔ حسین سیاغی "الروض النفیر" جی وقوف ، طواف اور میں کا خصوصی طریقہ ہے۔ حسین سیاغی "الروض النفیر" جی نام ہے اللہ کی رضاجو کی کیلئے افعال مخصوصہ کے ساتھ ایام مخصوصہ میں مکان مخصوص پربیت اللہ شریف کے قصد کرنے کا۔ ججاور عمرہ کی ادائیگی کاطریقہ ایک بی ہے۔

امام غزالی (الاحیاء ج 241/12) فرماتے ہیں "اللہ تعالی نے وعدہ فرماد کھاہے کہ ہر سال چھے لاکھ افراد کھیۃ اللہ شریف کا جج کریں گے۔ اگر کم ہوں گے تو یہ کمی فرشتوں کے ذریعے بوری کی جائے گی "کھیۃ اللہ شریف پہلی رات کی دلمن کی طرح حشر کے دن المحے گا۔ ہر مخص جس نے اس کا تی کیا ہوگائی کے پر دوں سے جمٹا ہوگا۔ یہ خوش نصیب اس کے ساتھ ماتھ دوڑ رہے ہوں گے حتی کہ کھیۃ اللہ کی یہ ثالی صورت جنت ہیں ، اعلی ہو جائے گی اور حاجی بھی اس کے ساتھ جنت میں واعلی ہو جائیں گے۔ علی من الموفق سے جائے گی اور حاجی بھی اس کے ساتھ جنت میں واعلی ہو جائیں گے۔ علی من الموفق سے جائے گی اور حاجی بھی اس کے ساتھ جنت میں واعلی ہو جائیں گے۔ علی من الموفق سے

#### 11.

سا مطواف صدور نے مراد ظواف وداع ہے۔

س زبیدی (انتحاف السادة المتنین ج 271/4) بیان کرتے ہیں که رسول الله علی کار شاد ہے :

در کیے گناہ ایسے بھی ہیں جو صرف و قوف عرفہ کے ذریعے معاف ہوتے ہیں "

امام مخاری (الصحیح للہخاری کے کتاب ابواب الاحصاء و جزاء الصید) حضرت ابو ھریرہ رضی

اللہ عنہ ہے روایت کروہ حدیث نقل کرتے ہیں کہ رسول اللہ علی کے فرمایا۔

"جس نے اس گھر کا جج کیانہ د نگافساد کیااور نہ فسق د فجور میں مبتلا ہوا تووہ گھر کولوٹا گریا آج

ہی اس کی والدہ نے اے جناہے'' یہ حدیث ہمیں نہیں مل سکی

امام تشیری (الر سالہ 202) حضرت اوعثان المغربی کے حوالے سے بیان فرماتے ہیں۔ ولی سیمجھی مشہور ہوتا ہے مگروہ مجھی مفتون نہیں ہوتا۔ سھیل بن عبداللّٰہ کا قول ہے ولی وہ ہے جس کے افعال ہمیشہ موافق شرع ہوں۔ کسی کا قول ہے ولی کی نین نشانیاں ہیں۔ اللّٰہ تعالیٰ میں مشغولیت ، ہمیشہ اللّٰہ کی رضا کے لیے کوشال اور ہمیشہ اللّٰہ تعالیٰ کے بارے عملین رہنا۔

ے ۔ اس کی تخریج پہلے گزر چَکی ہے۔

# انيسوين فصل

وجِداور صفاء :\_

رب قىدوس كاار شاد ہے. تَقْشَعِرٌّ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِيْنَ يَخْشَنُونَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِيْنُ جُلُورُهُمُ وَقُلُونِهُمُ إِلَى ذِكْرِاللَّهِ (الرَّم : 23) اور كانينے لگتے ہیں اس كے (يڑھنے سے) بدن ان كے جوڈرتے ہیں اینے پرور د گارے پھر نرم ہو جاتے ہیں ان کے بدن اور ان کے دل اللہ کے ذکر کی طرف" أَفَمَنُ شَرَحَ اللَّهُ صَدُرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوعَلِي نُوْر مِّنُ رَّبُه فَوَيْلٌ لَلْقُسِيةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللّهِ (الرّمر: 22) بھلاوہ (سعاد تمند) کشادہ فرمادیا ہواللہ نے جس کا سینہ اسلام کے لیے تووہ اینے رب کے دیے ہوئے نور پر ہے پس ہلاکت ہے ان سخت دلوں کے لیے جوذ کر خداہے متاثر نہیں ہوتے'' "جَذُبَةٌ مَنْ جَذَباتِ الْحَقّ تُوَارِئ عَمَلَ الثَّقَلَيُنَ لَـ '''حق تعالیٰ(کے عشق)کا جذبہ جن وانس کے عمل کے برابر ہے'' حضرت على المرتضى رضى الله عنه كاار شاد مبارك ہے۔ " جس میں وجد نہیں اس کا کو ئی دین نہیں" حضرت جینیر کے بغد ادی فرماتے ہیں وجد ہے مراد باطن میں اچانک اللہ کریم کےبارے ایک الیس کیفیت کا بیدا ہو جانا ہے جوسر وریاعم کاوارث بنادے "

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### IAP

وجد کی دونشمیں ہیں۔(ا)جسمانی نفسانی وجد (ب)روحانی رحمانی وجد ا۔ نفسانی وجد :۔

نفسانی وجدیہ ہے کہ انسان اپنے اوپر بٹکلف وجد جیسی کیفیت طار کی کر لے لیکن کوئی ابیا جذبہ کار فرمانہ ہو جس کا تعلق غلبہ حال اور روحانیت سے ہو۔ یہ وجد محض نمود و نمائش اور شہرت کے جذبے سے کیا جاتا ہے وجد کی یہ صورت باطل ہے کیونکہ اس میں انسان بے اختیار نہیں اور نہ ہی اس کی قوت سلب ہوئی ہے۔ایسے وجد کی موافقت جائز نہیں ہے۔

ب\_روحانی وجد: \_

اس صورت میں عشق کی قوت کار فرما ہوتی ہے۔ مثلا کوئی شخص خوش الحانی ہے قرآن کریم کی تلاوت سی کرتا ہے۔ کوئی موزوں شعر پڑھتا ہے۔ پر تا خیر ذکر کرتا ہے اور دل پرایک ایسی کیفیت طاری ہوتی ہے کہ جسم پر سے اختیار اٹھ جاتا ہے۔ یہ وجد روحانی اور رحمانی ہے۔ ایسے وجد میں موافقت مستحب ہے۔ آیت کریمہ میں اسی طرف اشارہ ہے۔

فَبَشْيِرْ عِبَادَ الَّذِيْنِ يَسْتَمِعُونَ الْقُولَ فَيَتَّبِعُونَ الْقُولَ فَيَتَّبِعُونَ الْمُولِ الْرَمِ :17-18)

''پس آپ مژدہ سنادیں میرے ان بندول کوجو غورے سنتے ہیں بات کو پھر پیروی کرتے ہیں اچھی بات کی''

اتی طرح عشاق اور پر ندوں کی آواز اور گانواں کی جوش کن لے روح کی قوت کا موجب بدنتی ہو شیطان اور نفس ایسے وجد میں دخل اندازی نہیں کر سکتے۔ کیونکہ شیطان ظلمانیت اور نفسانیت میں تصرف کرتا ہے نورانیت اور روحانیت سے وہ انہاں کا تصرف ممکن نہیں ہے۔ کیونکہ نورانیت اور روحانیت سے وہ اس طرح بیگل جاتا ہے جس طرح نمک بانی میں۔ حدیث پاک سے بھی کی ثابت سے دیونکہ آپ نے فرمایا آیات کریمہ کی تلاوت ، حکمت ، محبت اور عشق پر مبنی سے۔ کیونکہ آپ نے فرمایا آیات کریمہ کی تلاوت ، حکمت ، محبت اور عشق پر مبنی

### 111

اشعاراور غم بھری آوازیں روح کے لیے نورانی قوت ہیں اس لیے ضروری ہے کہ نور ، نور ، نور سے ملے اور یہاں نور سے مرادروح ہے جیسا کہ کلام مجید میں ہے۔
نور ، نور سے ملے ۔ اور یہاں نور سے مرادروح ہے جیسا کہ کلام مجید میں ہے۔

اَلطَّيَبُونَ لِطَّيَبِت (النور: 26)

الصدیدوں بھیلی اور نفسانی ہو تواس میں نورانیت شمیں ہوتی۔ بلعہ مگر جب وجد شیطانی اور نفسانی ہو تواس میں نورانیت شمیں ہوتی۔ بلعہ اس میں تاریکی اور کفر ہوتا ہے۔ تاریکی ظلمانی بعنی نفس کو پہنچتی ہے اور اس کی سرکشی میں اضافہ کرتی ہے۔ جیساکہ قرآن کریم میں ہے۔

اَلْخَبِيُثْتُ لِلْخَبِيْثِيْنَ (النور: 26)

اس وجد میں روح کے لیے کوئی قوت نہیں ہوئی۔ حرکات وجد کی دوصور تیں ہیں۔ایک اختیاری اور دوسری اضطراری۔

پہلی صورت اختیاری حرکات کی ہے۔اس کی مثال ایک تندرست و توانا آدمی کی حرکت جیسی ہے جسے نہ کوئی در دہو اور نہ کوئی بیماری۔ میہ حرکات غیر

مشروع ہیں۔ جیسا کہ پہلے ذکر ہو چکاہے۔

روں ہیں۔ بیبی نہ پے دید ہو ہے۔
دوسری صورت اضطراری حرکات کی ہے۔ اس کے سبب کی نوعیت
دوسری ہے۔ مثلا روح میں ایک جذبہ پیدا ہو تا ہے جسے نفس روک نہیں سکتا
کیونکہ یہ حرکات جسمانی حرکات پر غالب آجاتی ہیں۔ ان کی مثال بخار کی ہے۔
جب بخار شدت اختیار کر جائے تو نفس اسے بر داشت کرنے سے عاجز آجا تا ہے

اورا بیے میں وہ بے اختیار ہو جاتا ہے۔ وجد میں جب روحانی حرکات غالب ہوں توابیاو جد حقیقی اور رحمانی ہو تاہے۔

ر جداور ساع ایک ایباآله ہیں جو جسم میں حرکت پیدا کر دیتے ہیں۔ جس وجداور ساع ایک ایباآلہ ہیں جو جسم میں حرکت پیدا کر دیتے ہیں۔ جس

طرح کے عشاق اور عارفوں کے دلوں میں جذبات امنڈ آتے ہیں۔ 🎱

وجداہل محبت کی غذاہے اور طالبین کی قوت کاسبب ہے۔ سب تا با سب ماہ ہے میں اس کی سے لیہ فرض سیحہ لوگول کے

ایک قول کے مطابق ساع پچھ لوگوں کے لیے فرض ، پچھ لوگوں کے لیے سنت اور پچھ لوگوں کے لیے سنت اور پچھ لوگوں کے لیے بدعت ہے۔ خواص کیلئے فرض۔اہل محبت کے لیے سنت اور پچھ لوگوں کے لیے بدعت ہے۔ خواص کیلئے فرض۔اہل محبت کے سنت اور پچھ لوگوں کے لیے بدعت ہے۔ خواص کیلئے فرض۔اہل محبت کے سریر

لیے سنت اور غافلوں کیلئے بدعت ہے ہے ، میں وجہ سے کہ داؤد علیہ السلام کے سریر

111

پرندے ٹھہر جانے کہ اپ کی آواز س سکیں۔

حرکت وجد کی دس صور تیں ہیں۔ بعض جلی ہیں جن کااڑ حرکات میں ظاہر ہوتا ہے اور بعض خفی ہیں کہ ان کااڑ جسم میں ظاہر نہیں ہوتا۔ مثلادل ذکر اللی کی طرف مائل ہو جاتا ہے۔ آدمی خوصورت آواز میں قرآن کریم کی تلاوت کرنے لگتا ہے کے روتا ہے اور غم والم کااظہار کرتا ہے۔ خوف وحزن سے کانپ انھتا ہے۔ جب اللہ کاذکر ہو رہا ہوتا سف اور جیرت میں مبتلا ہو جاتا ہے۔ باطن و ظاہر میں تجرد نصرت اور تغیر ظاہر ہوتا ہے۔ طلب، شوق اور سوز وجد سی کی صور تیں ہیں۔

## حواشي

ا۔ عجلونی (النحشف ج397/1) فرماتے ہیں کہ اسی طرح مشہور ہے پس اس کی حالت کو دیکھناضرور کی ہے۔

الجنید محمد البغدادی، ابو القاسم۔ صوفی، عالم دین ہیں جائے ولاوت، مسکن وید فن بغداد میں ہیں جائے ولاوت، مسکن وید فن بغداد میں ہے۔ اصل وطن نماوند ہے بغداد کے اندر علم توحید میں سب ہے پہلے گفتگو کرنے والے ہیں (الاعلام از زر کلی 141/2) ابو تور کے مذھب پر فتوی دیتے تھے 297ھ کو رصلت فرمائی (طبفات از شعر انی 84/12)

امام قشیر کی فرماتے ہیں (الرسالہ: 58) میں نے استاذابہ علی الد قاق کو یہ فرماتے سا:
جان بہ جھ کر وجد طاری کرنابندے کو عیب دار بناویتا ہے۔ وجد بندے کے استغراق کا
موجب ہے۔ جبکہ وجود فناکاباعث ہے۔ اس کی مثال اس شخص کی ہے جس نے سمندر
دیکھا پھر اس پر سوار ہو ااور پھر غرق ہو گیا۔ اس امر کی تر تیب بیہ ہے پہلے قصود ہے پھر
ورود پھر شمود پھر وجود اور پھر صمود۔ وجود جس قدر زیادہ ہو گا خمودداسی قدر یوھ حائے
گا۔ صاحب وجود صحواور محوس ہو تاہے اس کی حالت صحوبقلباللہ کی غماز ہوتی ہو اور حالت
محو فنا فی اللہ کی۔ یہ دونوں حالتیں کے بعد دیگرے طاری ہوتی ہیں۔ جب صحو کی حالت کا
غلبہ ہو تاہے تو ہمدہ حق کے ذریعے تصرف کرتا ہے اور حق کے ذریعے ہوتا ہے۔

امام غزالی (الاحیاء ج 297/3) فرماتے ہیں کہ حضرت جنید بغد اوی کاار شاوہے : میں سم مری سقطی کی خدمت میں حاضر ہوا۔ کیا دیکھنا ہوں کہ ان کے سامنے ایک آدی

۵--

ر ہوش پڑا ہے۔ آپ علیہ الرحمہ نے مجھ سے کہایہ درویش قر آن مجید کی تلاوت من کر یہ ہوش ہوگیا ہے۔ میں نے عرض کیا :اس پر دوبارہ وہ ہی آیت کر یمہ پڑھو۔ آیت کر یمہ کی تلاوت کی گئی تواسے افاقہ ہو گیا۔ حضرت سری مقطی نے فرمایاتم نے یہ راز کہال سے پایا۔ میں نے کہا کہ میں نے حضرت یعقوب علیہ اسلام کو دیکھا کہ وہ مخلوق کے لیے اندھے ہوئے تو اندھے ہوئے تو مخلوق کے ذریعے ہی بنیائی پائی۔ اگر وہ حق کے لیے اندھے ہوئے تو مخلوق کے ذریعے ہی بنیائی پائی۔ اگر وہ حق کے لیے اندھے ہوئے تو مخلوق کے ذریعے ہی بنیائی پائی۔ اگر وہ حق کے لیے اندھے ہوئے تو مخلوق کے ذریعے ہی بنیائی پائی۔ اگر وہ حق کے لیے اندھے ہوئے تو مخلوق کے ذریعے ہیں بنیائی پائی۔ اگر وہ حق کے لیے اندھے ہوئے تو مخلوق کے ذریعے ہیں بنیائی پائی۔ اگر وہ حق کے دریعے ہوئے تو مخلوق کے ذریعے ہیں بنیائی پائی۔ اگر وہ حق کے دریعے ہیں بنیائی ہوئی۔

حضرت قشیری (الرسالہ ص 263) فرماتے ہیں داؤد علیہ السلام کی قرائت سنے کیلئے جن وانس اور چرند پرند ہے تاب رہتے۔ جب آپ زبور کی تلاوت فرماتے تو مجلس سے چار چارسو جنازے المحصے جو قرائت کی ساعت کر کے وجد میں داعی اجل کو لبیک کمہ دیتے۔ بیبات صرف نسخہ (ظ) میں نہ کورہے کی اور میں نہیں۔ حضور علی نے فرمایا جو سائ کی بیبات صرف نسخہ (ظ) میں نہ کورہے کسی اور میں نہیں۔ حضور علی نے فرمایا جو سائ کن کے وفت حرکت میں نہ آیاوہ مجھ سے نہیں " حتی کہ ایک قول سے بھی ہے کہ جو سائ کن کر موسم بہار پاکر ، کلیان چلکیتال دکھ کر ممک پاکر سر نہ دہنے وہ فاسد مزائ کا آدمی ہے اس کا کوئی علاج نہیں۔ ایسا شخص حسن سے بے بہرہ ہے پرندے اور تمام جانور خوجھورت آواز سے متاثر ہوتے ہیں۔ جن لوگول نے نسخول کی تصبح کاکام کیا ہے وہ اس قول کو حضرت مؤلف کی طرف بھی منسوب نہیں کرتے ہے چہ جا تکہ کہ حضور علی نے قول کو حضرت مؤلف کی طرف بھی منسوب نہیں کرتے ہے چہ جا تکہ کہ حضور علی ہے کہ بات من ک

تبریزی (مثاة المصافیح کماب فضائل قر آن باب آداب التلاوة ودروس القر آن) میں براء من عاذب رضی الله عند ہے روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول الله علی کو فرماتے سا "قر آن کر یم کواپی آوازوں ہے حسن دو۔ کیونکہ خوصورت آواز قر آن کے حسن میں اضافہ کرتی ہے "اے داری نے بھی روایت کیا ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ بیہ حدیث سنن دارمی کے باب المتغنی بالقر آن ج 75/2 پر ہے حیثی (کشف الاستار - کماب التفسیر - باب حلیة القر آن) حضر تانس رضی الله عنہ ہے روایت کرتے ہوئے نقل کرتے ہیں کہ رسول الله علی الشاد گرامی ہے۔ "ہر ایک چیز کا زیور ہے اور قر آن کریم کا زیور خوصورت آواز ہے"

# بيسوين فصل

## خلوت وعزلت

خلوت وعزلت کی دوقشمیں ہیں۔ ظاہری اور باطنی۔

ظاہری خلوت :۔

فضول با تول سے زبان کورو کے جیسا کہ حضور علیہ کاار شاد ہے۔ سنلَامَهُ الْإِنسْمَانِ مِنْ قِبَلِ اللِسْمَانِ عَلَى "انسان کی سلامتی زبان کی طرف ہے " آنہاں کی سلامتی زبان کی طرف ہے "

آنگھوں کو خیانت، حرام کی طرف دیکھنے سے روکے اور اسی طرح کانوں، ہاتھوں اور یاؤں کو حرام کے قریب بھی نہ بھٹسنے دے جیسا کہ رسول Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 114

الله عليك كارشاد كرامي ---

العينان تزنيان ....

"آئیس زناکرتی بین سو" الحدیث <sup>سی</sup>

یں رہ تی اناء کرتا جو شخص، (ہاتھ پاؤل، کان، زبان، آنکھ وغیرہ) اعضاء سے زناء کرتا ہے قیامت کے روز قبر سے اس کے ساتھ ایک فتیج صورت شخص اٹھے گا۔ یہ شخص زناکار کے خلاف گوائی دے گا(کہ بیزناکر تارہاہے اور میں اس کے اعمال کی مثالی صورت ہوں)۔ اللہ تعالیٰ اس گوائی پر زناکار کامؤاخذہ فرمائے گااور اسے جنم مثالی صورت ہوں)۔ اللہ تعالیٰ اس گوائی پر زناکار کامؤاخذہ فرمائے گااور اسے جنم رسید کر دے گا۔ نہاں جو انسان توبہ کر لے اور اپنے آپ کو اس فتیج حرکت سے رسید کر دے گا۔ نہاں جو انسان توبہ کر لے اور اپنے آپ کو اس فتیج حرکت سے روک لے جیساکہ اللہ تعالیٰ کاار شاد گرامی ہے۔

وَنَهٰى النَّفُسَ عَنِ الْهَوى فَإِنَّ الْجَنَّةُ هِى الْمَاْوَى ﴿ وَنَهٰى الْمَاْوَى ﴿ وَالْهُولَى الْمُاوِى ﴿ النَّارُعَاتِ : 40-41)

"اور (اپنے) نفس کو روکتارہا ہوگا (ہربری) خواہش۔ یقیناً

جنت ہی اس کا ٹھکا نا ہو گا''

تو فتہج صورت وہ شخص خوبصورت بے رکیش نوجوان کی صورت میں ظاہر ہو گااور توبہ کرنے والے شخص کا ہاتھ پکڑ کراسے جنت میں لے جائے گا۔

اس توبہ کی وجہ سے وہ برے اعمال کے شر سے پچ جائے گا۔ گویا خلوت نے اسے اس توبہ کی وجہ سے گنا ہوں سے کنارہ کشی کی وجہ سے گنا ہوں سے کنارہ کشی کی وجہ سے گنا ہوں سے کنا ہوں سے گنا ہوں سے گئا ہوں سے گئا ہوں ہے گئا ہوں سے گئا ہوں ہے گئا ہوں ہے گئا ہوں ہے گئا ہوں ہے گئا ہوں کے اس کے عمل صالح قرار پائے۔وہ احسان کرنے والوں میں شار ہونے لگا جیسا کے ارشاد خداوندی ہے۔

إِنَّ اللَّهُ لَا يُضِينُعُ أَجُرًا لُمُقَّ مِنِيْنَ (التوبه: 120) "بيتك الله تعالى ضائع شيس كرتا تكول كالجر"

رب قدوس کاارشادہے:

ان رحمة الله قريب من المحسنين (الاعراف: 56) "بيتك الله كارجمت قريب من ككوكارول سے"

Click

IAA

فَمَنُ كَانَ يَرُجُوا لِقَاءَ رَبِهٖ فَلْيَعُمَلُ عَمَلاً صَالِحًا (التَحَمَّدُ: 10)

''پی جو شخص امید رکھتا ہے اپنے رب سے ملنے کی تواہیے چاہیے کہ وہ نیک عمل کرے''

باطنی خلوت : ـ

> "شهرت آفت ہے اور ہر آدمی اس کا متمنی ہے گمنامی راحت ہے اور ہر ایک اس سے پچتاہے "

اور اپنے دل میں بالا ختیار تکبر ، خود پسندی بخل و غیر ہ جیسی ہر اسکوں کو در نہ آنے دے۔ خلوتی کے دل میں ان ہر اسکوں کا خیال تک بھی گزر گیا تواس کے عزلت گزینی فاسد قرار پائی دل برباد ہو گیا۔ اعمال صالحہ اور احسان کا قلع قمع ہوا۔ ابیادل بے فائدہ ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا۔

ان الله لا يصلح عمل المفسدين (يونس: 81) "بيثك الله تعالى نهيس سنوار تاثر برول كے كام كو" جس شخص ميں بير ائرال ہول گی وہ مفسد ہے آگر چہ اس نے صالحین كا لبادہ كيول نہ اوڑھ ركھا ہو۔ حضور علائے كاار شادياك ہے۔

الغضنب يفسيد الإيمان كما يفسيد الخل الغسنل كن معمد المان كواس طرح مركم شدكو" عصد المان كواس طرح مركم شدكو" التي طرح حضور علي كا يك اور حديث مد

Click

#### 119

"حسد نیکیوں کو یوں کھاجا تاہے جیسے آگ ایند ھن کو" پھر فرمایا:

> اَلْغِيْبَةُ اَشْنَدُ مِنَ الزَّنَا ۗ "" من من من الرَّنا "

"غیبت زناہے بڑی بری برائی ہے"

اَلُفِتُنَةُ نَائِمَةٌ لَعَنَ اللَّهُ مَنُ اَيُقَظَهَا \* لَـ

"به سویا موافتنه به الله کی اس پر لعنت موجواس کوبید ارکرے" اَلْبَخِیلُ لَایَدُخُلُ الْجَنَّةَ وَلَوْکَانَ عَابِداً وَزَاهِدًا اللهِ "خیل عابد وزاهد موتو بھی جنت میں نہیں جائےگا"

> الرياء شدرك خفى <sup>۱۲</sup> "د كھاوائرك خفى ہے"

اور ریاء کوترک کرنااس گناه (ریاء) کا کفاره بن جاتا ہے <sup>سلے</sup> بریتر میرون میرون کی تاریخ

اَلنَّمَامُ لَايَدُخُلُ الْجَنَّةَ الْ

«چغل خور جنت میں داخل نہیں ہو گا"

اس کے علاوہ اور کئی احادیث اخلاق ذمیمہ پر پیش کی جاسکتی ہیں الن اخلاق سے پچنا بہت ضروری ہے۔ تعلیمات تصوف کا پہلا مقصود تصفیہ قلب ہے۔ ایک خلوت گزیں صوفی چاہتاہے کہ وہ خلوت، ریاضت، خاموشی، مسلسل ذکر، محبت، اخلاص، توبہ سلف صالحین صحابہ اور تابعین جیسا اھل سنت کا صحح اعتقادا پناکر ہوائے نفس کو جڑسے اکھیر پھینکے۔ جب توحید پرکامل یقین رکھنے والا مؤمن توبہ و تلقین اور اس کی دوسر کی تمام شر الطکا کھاظ رکھتے ہوئے خلوت نشین ہوجاتاہے تواللہ تعالی اس کے عمل میں خلوص پیدافر مادیتا ہے۔ اس کے دل میں نور پیداکر دیتا ہے۔ اس کی شخصیت نرم و ملائم ہوجاتی ہے۔ زبان میں پاکیزگی آجاتی نور پیداکر دیتا ہے۔ اس کی شخصیت نرم و ملائم ہوجاتی ہے۔ زبان میں پاکیزگی آجاتی ہے۔ اس کے حاب کی تحصیت نرم و ملائم ہوجاتی ہے۔ زبان میں پاکیزگی آجاتی ہے۔ اس کا عمل حضور باری میں پہنچ جاتا ہے اور جب وہ دعاکر تاہے تو قبول ہوتی ہے۔ جیسا کہ وہ نماز میں کہتا ہے سمح اللہ عبالہ من حمدۃ ۵ لیکن اللہ نے اس کی دعا من کی۔ اس کی آہ وزار کی کوشر ف قبول ہوتی ہے۔ جیسا کہ وہ نماز میں کہتا ہے سمح اللہ میں حمدۃ ۵ لیکن اللہ نے اس کی دعا من کی۔ اس کی آہ وزار کی کوشر ف قبول ہوتی ہے۔ جیسا کہ وہ نماز میں کہتا ہے سمح اللہ میں حمدۃ ۵ لیکن اللہ نے اس کی دعا من کی۔ اس کی آہ وزار کی کوشر ف قبولیت میں میں میں میں کی دعا من کی۔ اس کی آہ وزار کی کوشر ف قبول ہوتی ہے۔ جیسا کہ وہ نماز میں کہتا ہے سمح اللہ میں حمدۃ ۵ لیکن اللہ نے اس کی دعا من کی۔ اس کی آہ وزار کی کوشر ف قبول ہوتی ہے۔

بخش دیا۔ ثنائستری کے الفاظ کو نظر رحمت سے دیکھااور قربت کی صورت میر اینے بندے کواجر سے نوازا۔ جیسا کہ ار شاد خداو ندی ہے۔ إِلَيْهِ يَصِنُعُدُ الْكَلِمُ الطَّيّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرُفَعُهُ (قاطر :10)

''اسی کی طرف چڑھتاہے یا کیزہ کلام اور نیک عمل یا کیزہ کلام کوبلند کر تاہے"

یا کیزہ کلام سے مراد زبان کا لغویات <sup>الے</sup> سے محفوظ ہونا ہے۔ کیو نکہ زبال الله تعالیٰ کے ذکر اور توحید کو بیان کرنے کا آلہ ہے۔ جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے۔ قَدُافَلُحَ المُولَمِنُونَ الَّذِينَ هُمُ فِي صَلَاتِهِمُ خَسْبِعُونَ وَالَّذِيْنَ هُمُ عَنِ اللَّغُو مُعُرِضِنُونَ (الْمُوَمِنُولَ :1-3) ''بیشک دونوں جمان میں بامر اد ہو گئے ایمان والے۔وہ <sup>ا</sup>یمان والے جواینی نماز میں عجزو نیاز کرتے ہیں اور وہ جو ہریہو دہ امر

ہے منہ پھیر ہوتے ہیں۔'

الله تعالیٰ علم، عمل اور عامل کواینی قربت ، رحمت کی طرف بلند کرتا ہے اور مغفرت ور ضوان ہے اس کے درجہ کوبر طاتا ہے۔

خلوتی کو جب بیر مقامات حاصل ہو جائیں تواس کادل سمندر کی صور ب اختیار کر لیتا ہے ۔ اور وہ لوگوں کی ایذاء رسانی سے گدلا نہیں ہو تا۔ جیسا ک حضور علیت کار شاد گرامی ہے۔

سمندر کی صورت اختیار کر لے۔اس میں جانیں کتنی بری جانیں غرق ہوتی ہیں۔ جیسے فرعون اور اس کے حواری غرق ہوئے کیکن اس میں کوئی تبدیلج رونما نہیں ہوتی۔ تبھی شریعت کی نو صحیح سالم اس سمندر میں تیرے گی۔اور رور قد سی اس کی اتھاہ گہر ائیوں میں غوطہ زن ہو کر در حقیقت تک بہنچے گیا۔اور <sup>اس</sup> ہے معرفت کے موتی، لطائف مکنونہ کے مرجان پر آمد ہوں گے۔ جیسا کہ رب قدوس كاار شاد ہے۔

191

يَخُرُجُ مِنْهُمَا اللَّوُ لُو وَالْمَرُجَانِ (الرحلن: 22) "ثَكلتے بیں ان سے موتی اور مرجان"

کیونکہ یہ سمندر صرف اسے نصیب ہوسکتا ہے جس نے ظاہر اور باطن دونوں دریاؤں کو جمع کرر کھا ہو۔ اس مقام کے حصول کے بعد قلب میں کوئی فساد بریا نہیں ھوسکتا۔ ایسے شخص کی توبہ خالص توبہ ہے اور اس کا عمل نافع ہے۔ ایسا شخص جان ہو جھ کر گنا ہوں کی طرف مائل نہیں ہوگا۔ اس کا سھواور نسیان استغفار اور ندامت سے انشاء اللہ معاف ہو جائے گا۔

# حواشي

ایک حدیث پاک کا عکرا ہے۔ جسے خاری نے اپنی صحیح میں کتاب الایمان باب: المسلم من سلم المسلمون من لسانہ ویدہ میں حضرت عبد الله بن عمر رضی الله عنه "مزید دیکھے اس ہے۔ آخری الفاظ یہ بیل والمها جرگف شکر مانہی الله عنه" مزید دیکھے اس اخیر کی جامع الاصول ج 141-240/1

ان الفاظ میں ہمیں نمیں ملی ان الی الد نیا ''اصمت واداب اللمان '' میں حضرت انس رضی اللہ علیہ نے خرمایا :جو محفوظ رہنا ہیئد کرے اے خاموشی اختیار کرنی جاہے '' ھیٹمی نے الجمع میں 397-198 پر کھا ہے کہ رسول اللہ علیہ کا موشی اختیار کرنی جاہے '' ھیٹمی نے الجمع میں 397-198 پر کھا ہے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد گرائی ہے ''جس نے خاموشی اختیار کی اللہ اس کی شرمگاہ کی پر دہ پوشی فرمائے۔ جو غصر پر قابو پالے گا اللہ تعالی اس کو عذاب ہے جائے گا۔ جو اللہ کی بارگاہ میں عذر پیش کرے گا اللہ تعالی اس کے عذر کو فیول فرمائے گا''ھیٹمی نے اے ابو یعلی کی طرف منسوب کیا ہے۔ و کھے ان کی مسند مزید دیکھے طبر انی (اوسط)

۲- اس مدیث کی تخریج گذشته صفحات میں ہو چکی ہے

عاشیہ (ظ) میں آیا ہے : یادر ہے کہ مخالفت نفس اور خواہشات کو لگام دینا عبادت کی بہناد
ہے کیو نکہ بندے اور مولا کے در میان سب سے بڑا تجاب میں ہے۔ جس شخص کے
مصائب نفس طلوع ہو جائیں اس کے انس کے ستارے ڈوب جاتے ہیں۔ جو نفس سے
راضی ہو تاہے ہلاک ہوجا تاہے بھلا عقمند نفس سے راضی کیسے ہوسکتا ہے۔

امام قشیری رحمة الله علیه (الرساله: 122) فرماتے ہیں که الله تعالیٰ نے داؤد علیه السلام

ck

#### 191

کود حی فرمائی: اے داؤد! خود بھی چاورا ہے صحابیوں کو بھی من پیند کھانوں سے ڈرا۔ جو دل شھوات دنیا میں گئے رہے ہیں ان کی عقلیں مجھ سے مجوب رہتی ہیں "(یعنی وہ میرا عرفان حاصل نہیں کر سکتیں)

یہ حدیث مر فوع نہیں ہے۔ یہ کسی بزرگ کا قول لگتا ہے۔ بلا علی قاری (الاسر ارابلاغہ: 188) فرماتے ہیں یہ کسی شخ کا کلام ہے عجلونی (الحقیف۔ج 186) فرماتے ہیں یہ کسی شخ کا کلام ہے عجلونی (الحقیف۔ج الفاظ ذیادہ و کھے ہیں:
الشھر ہ نقمہ۔ وکل یو خاصا" علامہ سخاوی (المقاصد ص 458) فرماتے ہیں نیکی ہیں اخفاء ،عدم شہر ساور کسی شخص کی طرف انگل سے اشارہ اس کے بر عکس ہے بہتر ہے اور دین ود نیا ہیں امن وسلامتی کا موجب ہے۔ تھوڑا مال جو آخرت سے غافل نہ کرے اس کشر وولت سے بہتر ہے جو آخرت سے غافل بند کرے اس کشر مدن ابی و قاص سے کہا۔ کیا تو اپنے او تول اور بحریوں ہیں آبیٹھا ہے اور لوگوں کو ملک سعد من ابی و قاص سے کہا۔ کیا تو اپنے او تول اور بحریوں ہیں آبیٹھا ہے اور لوگوں کو ملک محد من ابی و قاص سے کہا۔ کیا تو اپنے او تول اور بحریوں ہیں آبیٹھا ہے اور لوگوں کو ملک مرب ہیں نے درسول اللہ علیقی کو فرماتے سنا" اللہ تعالیٰ ایسے بعدے کو محبوب رکھا ہے جو متنی ہے بین نے درسول اللہ علیقے کو فرماتے سنا" اللہ تعالیٰ ایسے بعدے کو محبوب رکھا ہے جو متنی ہے بین زاور غریب ہو"

الاحیاء ج5/165 حافظ عراتی ۔ المغنی ج5/165 طرائی "الکیر" ان کتب میں یہ حدیث دیکھیں۔ امام جبتی بہرین عکیم عن ابیہ عن جدہ کی ضعیف سند کے ساتھ روایت کرتے ہیں ذوالقر نمین کے بارے مشہور ہے کہ ان کی ملا قات ایک فرشتے ہوئی۔ ذوالقر نمین نے کہا مجھے کوئی ایباعلم سکھاؤجس سے میر اایمان ویقین بردھ جا کیں۔ فرشتے نے کہا: "غصہ نہ کیا کر جب بینی آدم غصہ میں ہوتا ہے شیطان اس حالت میں اس پر سب حالتوں سے زیادہ قابور کھتا ہے۔ غصے کو معاف کر نے سے رد کر دے۔ اسے مجبت سب حالتوں سے زیادہ قابور کھتا ہے۔ غصے کو معاف کر نے سے رد کر دے۔ اسے مجبت سب حالتوں بنادے تیزی سے بی جویادور کا۔ چابر اور جھگڑ الومت بن "

ابو داؤو۔ کتاب الاوب باب فی الجمد۔ سنن ابن ماجہ کتاب الزهد۔باب الحمد۔ حضرت ابو داؤو حضرت ابو هریرہ سے روایت کرتے ہیں جبکہ ابن ماجہ انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے دوسری روایت میں یہ الفاظ زیادہ ہیں۔ "صدقہ خطا کو بچھادیتا ہے جس طرح یائی آگ کو نماز مؤمن کا نور ہے اور روزے جنم سے بچنے کا کیلئے ڈھال "مزید دیکھیے جامع الاصول ابن اخیر کی ج625/3مناوی (فیض الفریر ج414/3) غزائی کے حوالے سے الاصول ابن اخیر کی ج625/3مناوی (فیض الفریر ج414/3) غزائی کے حوالے سے

İ

#### 191

بیان کرتے ہیں: حدا طاعت گزاری ہیں فساد برپاکر دیتا ہے اور گنا ہول پر ابھار تا ہے۔

یہ ایسی لاعلاج ہماری ہے جس ہیں عوام الناس تورہ ایک طرف علماء میں بتلا ہو چکے

ہیں۔ یہ جنم کا ایند ھن ہے اور ھلاکت کا باعث اللہ تعالیٰ نے حسد سے پناہ مانگنے کا تھم

دیا ہے ہی اس کی مز مت کے اظہار کیلئے کا فی ہے۔ و عین شنو حاسید اِذا حسند ۔

ایسے ہی خرشیطان سے پناہ کا تھم ہے۔ گویا یہ شیطان اور جادوگر کے فتنے کے بر ابر ایک فتنہ ہے۔ حسد سے طبعت فاسد ہو جاتی ہے۔ شروفساد کی طرف میلان ہو جاتا ہے بلا وجہ دکھ در د میں انسان بتلار ہتا ہے۔ ول اندھا ہو جاتا ہے اللہ کا تھم سیجھنے سے انسان وجہ دکھ در د میں انسان بتلار ہتا ہے۔ ول اندھا ہو جاتا ہے اللہ کا تھم سیجھنے سے انسان قاصر ہو جاتا ہے۔ ناکای ونامر اوی مقدر بن جاتی ہے۔ مگر مراد بھی بر نہیں آتی۔ یہ دائی

سے حدیث پاک کا ایک کلاا ہے۔ حیثی (الجمعی 1/8 عبد اللہ اور ابوسعید خدری رضی اللہ عنما ہے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیا ہے نفیدت زنا ہے بڑا گناہ ہے "پوچھا گیا کیسے ؟ فرمایا۔ انسان زنا کر کے توبہ کر تا ہے تواللہ تعالیٰ اس کو معاف کر دیتا ہے شرغیبت کا گناہ اس وقت تک معاف نہیں ہو سکتا جب تک وہ معاف نہ کرے جس کی غیبت کی گئی ہے "۔ اسے طبر انی نے اوسط میں ، دیلمی نے "الفر دوس" میں غل فرمایا ہے۔ امام غزالی (الاحیاء ج 143/3) فرماتے ہیں : غیبت سے کہ تواپیئے ہمائی کا ایسے الفاظ میں ذکر کرے کہ اگر اسے معلوم ہو جائے تو ناپیند کرے۔ خواہد نی نقص کا تذکرہ کیا ہو، نسبت کا ، خلق کا ، کسی فعل کا ، تول کا ، دین کا یا دینا کا۔ حتی کہ کیڑے ، گھر اور سواری کا نقص ہی کیوں نہ ہو۔ زبیدی (اطاف السادة المقین ج 7/533) فرماتے ہیں : میواری کا نقص ہی کیوں نہ ہو۔ زبیدی (اطاف السادة المقین ج 7/533) فرماتے ہیں :

کردیاکہ میرے صحیفے میں اس سے بردی نیکی شمیں اسے کسے منادوں۔
اسے امام سید طی نے اپنی جامع میں نقل فرمایا ہے اور کما ہے کہ اسے رافعی نے حضر ت انس رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے۔ مناوی فیض القدیر 3461/4 میں فرماتے ہیں کہ انن قیم کا قول ہے فتنہ کی دو قسمیں ہیں۔ فتنہ شھات اور یہ سب سے بردا فتنہ ہے اور فتنہ شھوات۔ کبھی دونوں ایک آدمی میں جمع ہو جاتے ہیں اور کبھی ان میں سے ایک پایا جا تا ہے۔ ملاعلی قاری الاسر ار المرفوعہ ص 117 پر لکھتے ہیں۔ ان الفاظ میں اس حدیث کا کوئی اصل میں۔ لیکن دوسر سے شاحد تقویت کاباعث بنتے ہیں ترزی اپنی صحیح میں کتاب البر والصلة بیاب ماجاء فی السخاء 1961 پر او هریرہ رضی اللہ عنہ کی ایک روایت نقل کرتے ہیں آب

اا۔۔

Click

190

علی نے فرمایا: تخی اللہ کے قریب ، جنت کے قریب ، لوگوں کے قریب ، ہوتا ہے اور اگل سے دور ہوتا ہے اور جنم اگل سے دور ہوتا ہے اور جنم کے قریب ہوتا ہے اور جنم کے قریب ہوتا ہے۔ واسل جو تخی ہو وہ اللہ کو خیل عابد سے زیادہ پند ہے تر ذری ہی کی حدیث نمبر 1963 ہے۔ حضر ت او بحر صدیق روایت کرتے ہیں کہ حضور علی نے فرمایا : دھو کے باز ، احمال جنلا نے والا اور خیل جنت میں نہیں جا کیں گ

ریہ حدیث ان الفاظ میں ہمیں نہیں ملی هیٹی (کشف الاستار نے 217/4) یعلی بن شداد کے حوالے سے نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے اپنے والد سے روایت کیا۔ فرمائے ہیں : "هم عمد نبوی میں دکھاوے کو شرک کی سب سے چھوٹی صورت شار کرتے ہے "۔ ابن ماجہ اپنی سنن میں (کتاب الزحد باب الرباء والسمعة 4204) حفر ت الا سعید خدری کے حوالے سے نقل کرتے ہیں "هم مسیح وجال کا ذکر کر رہے تھے اس حالت میں حضور علیہ تشریف لائے اور فرمایا : کیا میں شہیں وہ چیز نہ بتاؤجے میں مسیح وجال سے حضور علیہ تشریف لائے اور فرمایا : کیا میں شہیں وہ چیز نہ بتاؤجے میں مسیح وجال سے

بھی تہمارے لیے زیادہ خوفناک سمجھتا ہول۔ حضرت سعید خدری فرماتے ہیں ہم نے عرض کیا کیوں نہیں۔ آپ علی سمجھتا ہول: "شرک حفی کہ ایک شخص نماز پڑھنے کے لیے کوٹ ایو گااور لوگوں کو دکھانے کے لیے خوب بناسنوار کر نمازاداکرے گا"

مسلم نے اپنی صحیح میں کتاب الایمان باب : بیان غلط تحریم النیمه 105 نمبر پر حضرت حذیقه رضی الله عند سے روایت نقل کی ہے کہ میں نے رسول الله علی کے خور ماتے سا: "چغل خور جنت میں نہیں جائے گا" ویکھیے این اثیر کی جامع الاصول بے گا" ویکھیے این اثیر کی جامع الاصول بے 105۔251۔

ام قشیری الرسالة ص 86 پر لکھتے ہیں ایک شخص حسنرت الا بحر وراق کی زیادت کے لیے آیا۔ جب واپس جانے لگا توعرض کیا مجھے کچھ نصیحت فرمائے۔ آپ علیہ الرحمة نے فرمایا: میں نے دنیااور آخرت کی بھلائی خلوت اور قلت میں پائی ہے اور دنیاو آخرت کی برائی کثرت اور اختلاط میں پائی ہے" آپ فرماتے ہیں میں نے حضرت شبلی سے سافرما رہے تھے لوگوں! افلاس افلاس۔ عرض کیا گیا اے الا بحر شبلی۔ افلاس کی علامت کیا ہے۔ فرمایا فلاس کی نشانی لوگوں سے انسیت صاصل کرنا ہے۔

عارى رحمة الله عليه حضرت الوهريره رضى الله عنه كے حوالے تقل كرتے بيل كه رسول الله عليه خفر مايا جب المام سمّع الله لِمَن حَمِدَه كے تواللَّهم رَبَّنَالَكَ

••

۱۳

∕م ا د ه

-10

190

الْحَمْدُ كُورِ پِس جَس كاكهنا فرشنول كے كہنے كے موافق ہوا تواس كے اللَّے بَجِعِلے گناد مخش دے جائيں گے "(مخارى كى صحيح بكتاب صفة الصلوة نمبر 763)

ام مرزی حضرت عقیہ بن عامر کی روایت سے نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے بارگاہ رسالت میں عرض کیا : پار سول اللہ! نجات کیا ہے ؟ تو آپ علیہ نے فرمایا : اپنی زبان کو قابو میں رکھ ، اپنے گھر کو اپنے لیے وسیع سمجھ اور اپنی خطا پر آنسو بہا" (الجامع الصحیح کتاب الذھد۔ باب ماجاء فی حفظ اللہ ان نمبر 2406) امام قشیر کی (الرسالہ: 97-88) فرماتے ہیں نظامو تی سلامتی ہے۔ اور میں اصل ہے۔ جب اس پر زجرو تو ہے وارد ہو تو اس پر ندامت ہے۔ واجب یہ ہے کہ اس میں شریعت کا عتبار کیا جائے اور امر و نمی کے لحاظ کو۔ سکوت ہے۔ واجب یہ ہے کہ اس میں شریعت کا عتبار کیا جائے اور امر و نمی کے لحاظ کو۔ سکوت اپنے وقت میں مر دکی بہترین صفت ہے۔ کہا جاتا ہے ابو تمزہ بغد اوی حسن کلام کے مالک سے صاتف فیبی نے آوازو کی۔ تونے گفتگو کی اور اسے چار چاند لگاد ہے۔ اب سکوت باتی ہے اسے بھی حسن میں شرید ہے۔ کہا تا ہم تے دم تک خاموش رہے۔

۲اپ

# اكيسو بي فصل

## اوراد خلوت

خلوتی (گوشہ نشین) کو چاہیے کہ ہو سکے توروزے رکھے۔پانچ وفت کی نماز مسجد میں باجماعت (مستحب) او قات پر تمام سنن ، شرائط اور ار کان کا لحاظ ر کھتے ہوئے اداکرے اور ناغہ نہ ہونے دے لے ( فرض نماذ کے علاوہ ) پیچھاں ات کی تمائی میں بارہ رکعت نماز تہجداد اکرے کے جیساکہ اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔ وَمِنَ اللَّيُل فَتَهَجَّدُ بَهِ نَافِلَةً لَّكَ (الامراء: 79) ''اور رات کے بعض حصہ میں (اٹھو)اور نماز تنجد اداکرو (تلاوت قرآن کے ساتھ)(یہ نماز)زائدے آپ کے لیے" تَتَجَا فَى جُنُوبُهُمُ عَنِ الْمَضاجع (السجده: 16) "دورر ہتے ہیں ان کے پہلو (اینے)بستر وں ہے" جنب سورج طلوع ہو جائے تواشر ات کی نبیت سے دور کعت نماز تفل ادا کرے اور دور کعتیں نماز استعاذہ کی نیت سے پڑھے۔ان دور کعتوں میں معوذ تین کی قرائت کرے۔ اس کے بعد دور کعتیں اور استخارہ کی نیت ہے پڑھے۔ نماز استخاره کی ہر رکعت میں ایک بار سورۃ فاتحہ ، ایک بار آبیت الکر سی اور سابت بار سور ہ اخلاص کی تلاوت کرے۔ان نوا فل کے بعد نماز چاشت کی جھے رکھتیں پڑھے اور اس کے بعد کفار ہ کول کی نبیت ہے دور کعتیں ادا کرے۔ان دور کعتوں میں فاتخہ

#### 192

کے بعد سات سات مرتبہ سور ہ کوٹر کی تلاوت کرے۔ان دو نفلوں کا فائدہ یہ ہو گا پیٹیاب (میں عدم احتیاط کی وجہ ہے جو) گناہ سر زد ہو جاتے ہیں سے دور کعتیں اس کا کفارہ بن جائیں گی اور عذاب قبر سے نجان مل جائے گی۔ جیسا کہ رمول اللّہ علیہ کے کارشاد گرامی ہے۔

استنزهوا من البول فان عامة عذاب القبر منه "
"پیتاب دوامن بچاک رکھے کیونکہ عام طور پر عذاب قبر
ای سبب سے ہوتا ہے"

چار کعت صلاۃ السّبے اواکرے۔اس کی اوائیگی کا طریقہ یہ ہے کہ سورۃ فاتحہ کے بعد قیام میں پندرہ مرتبہ یہ کلمہ پڑھے۔ سببہ خان اللّٰهِ وَالْمَتَمَدُ لِلّٰهِ وَلَا اِلٰهَ اِلّٰا اللّٰهُ وَاللّٰهُ اَکْبَرُ پھر تنہیں کے اور رکوع میں دس مرتبہ یک مذکورہ کلمہ پڑھے۔ تنہیں کمہ کر رکوع سے مرافھالے اور دس مرتبہ یک کلمہ پڑھے۔ پھر دونوں مجدوں میں دس دس مرتبہ وونوں مجدول میں دس دس مرتبہ اور دونوں مجدول کے بعد بیٹھے بیٹے یہ کلمہ ورنوں مجدول کے بعد بیٹھے بیٹے یہ کلمہ وس بر سے دونوں مجدول کے بعد بیٹھے بیٹے یہ کلمہ وسیلہ بر دوروں کے در میان دس مرتبہ ایک اور چوشی رکعت میں دھرائے یہ نماز میں بر جمعہ کو۔اگریہ بھی نہ ہو سکے تو دن رات میں ایک بار پڑھے۔ نہیں توہر جعہ کو۔اگریہ بھی نہ ہو سکے تو میں ایک بار اوراگر اے بھی معمول نہ بنا سکے توسال میں ایک بارور نہ ذکہ کی میں ایک بارور نہ ذکہ کی میں ایک بارور نہ نہ کی میں ایک بارور نہ کی کا ایک بارے گئاہ معان ہو میں ایک بارے گئاہ معان ہو میں تارہ اس کے سارے گئاہ معان ہو جاتے ہیں اگرچہ دہ ریت کے ذروں سے زیادہ ، ستاروں کی تعداد سے بڑھ کر اور تمام اشیاء کی گئی کے بر ایر ہی کیوں نہ ہوں۔ سی تمام اشیاء کی گئی کے بر ایر ہی کیوں نہ ہوں۔ سی تمام اشیاء کی گئی کہ بر ایر ہی کیوں نہ ہوں۔ سی تمام اشیاء کی گئی کے بر ایر ہی کیوں نہ ہوں۔ سی تمام اشیاء کی گئی کے بر ایر ہی کیوں نہ ہوں۔ سی

(نوٹ) طالب راہ حق کوروزانہ ایک یادو مرتبہ دعائے سیفی پڑھنی چاہیے۔اس کے علاوہ روزانہ دوسو آیات قرآن کریم کی تلاوت بھی ضروری ہے پھراللہ تعالیٰ کا کثرت سے ذکر کرے۔ذکر بالجمر کا قائل ہے توذکر بالجمر ورنہ ذکر خفی کرے ذکر خفی تبھی صحیح ہے کہ دل زندہ ہو جائے اور باطن کو زبان مل جائے۔ جیسا کہ رب

191

قدوس کاار شاد گرامی ہے۔

قَاذُكُرُونُهُ كُمَاهِدَاكُمُ (البقره: 198) "اور ذكر كرواس كاجس طرحاس نے ثم كوہدايت دى"

ہر روزاس کلمہ کاورد کرے۔والدب یعدف اهله۔ پھر سور ہَ اخلاص ایک سو مرتبہ روزانہ تلاوت کرے اور نبی کریم علیہ پر ایک تنبیج درودیاک کی پڑھے۔ پھر کے استخفر الله واتواب الیه یہ کلمات بھی دن میں ایک سوبار پڑھے۔اگر ہو سکے تو نوافل اور تلاوت میں اضافہ کر دے کیونکہ اللہ تعالیٰ کسی شخص کا اجر ضائع نہیں فرما تا۔ اس کا ارشادہے۔

إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيئِعُ أَجُرَالُمُحُسِنِيْنَ (التَّوْجِهِ:120) هِ بِيشَكَ اللَّهُ تَعَالَىٰ ضَالَعَ نَهِيں كرتا نيكوں كااجر"

## حواشي

ا حضور عظائی نے فرمایا : باجاعت نماز گھر میں اور بازار میں پڑھی جانے والی نمازے تجیبی الزیادہ تواب کی حال ہے۔ کیونک ایک خفص احمی طرح و صوکر کے محصٰ نماز کی خاطر معرد کو جاتا ہے تو ہر ہر قدم پر اس کا ایک ایک در جدبند ہو تا ہے اور ایک گناہ معاف ہوتا ہے اور نماز پڑھتا ہے تو جب تک معید میں رہتا ہے فرشتے اس کے لیے رہت کی دعا کرتے رہتے ہیں۔ ان اللہ ااس پر رحمت فرما۔ اے اللہ اس پر رحمت فرما اس کے اللہ اس پر رحمت فرما کی میں مناز پڑھے والا شار ہوتا ہے۔

۲ حاشیہ (ظ) میں مذکور ہے کہ حضور عظائے نے فرمایا : جس رات جھے آمانوں کی میر کرائی کی میر سے بانے کی میر سے بانے کی حصاتوں کی تھیجت فرمائی : "دنیا میں ول نہ لگانا۔ ونیا میں کی نمیز میں اس کے باتھ ہے۔ جنت کی طلب نے تی میں کو شش کر نااور مخلوق سے مایوس ہو جانا کیونکہ اس کے باتھ میں پڑھے بھی شمیل ہے ۔ تبحد کی طلب میں کو شش کر نااور مخلوق سے مایوس ہو جانا کیونکہ اس کے باتھ میں پڑھے بھی شمیل ہے ۔ اپنی سنون میں نمی کا 128/1 پر حضرت الع ہریرہ رضی اللہ عشہ کی میات ہو سے دائی سنون میں نمیل کے ایک میں نمیل کرنے کے بعد کی دوایت ہو نمیل کرنے کے بعد کی دوایت ہو نمیل کرنے کے بعد کونک کیا ہے حاکم نے مستدرک 128/18 میں نقل کرنے کے بعد کا کیا ہے حاکم نے مستدرک 184/18 میں نقل کرنے کے بعد کونک

فرمایا ہے کہ یہ حدیث سیح ہے ذھبی نے بھی حاکم کی موافقت کی ہے۔

نی کریم علی ہے نے حضرت عباس بن عبد المطلب سے ارشاد فرمایا۔ اے عباس اے

میرے بچپاکیا میں تجھے عطانہ کروں۔ تجھے مرحت نہ فرماؤں، تجھے صلہ نہ دوں۔ تجھ سے

میرے بچپاکیا میں تجھے عطانہ کروں و تحصلتیں ایسی ہیں جنہیں اپنائے گا تو تیرے سارے

میر نے کھے ہوں تجھے وہ نہ کرو ؟ دس خصلتیں ایسی ہیں جنہیں اپنائے گا تو تیرے سارے

گناہ معاف ہو جا کیں گے اگلے بچھلے نئے پرانے، جان ہو جھ کر کیے تھے یا خطا ہو گئے تھے

چھوٹے ہوں یابوے ہوں۔ چھے ہول یا علا نہ کیے ہوں ؟ پھر تتمہ حدیث کوذکر فرمایا۔

ویکھے جامع الا صول از ابن اخیر جے 253-250

عاشیہ (ظ) میں نہ کور ہے شخ محمود آفندی استداری کتے ہیں ذکر کے کئی مراتب ہے۔
مقام نفس میں ذکر زبان اور مجاہدہ سے ہوتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی نعتوں میں نظر ہوتا
ہے۔ مقام قلب میں حضور اور مراقبہ کے ذریعے اور ملوک میں نظر ہوتا ہے نیزاس مقام پر جمال و جلال کی صفات کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ مقام سر میں مناجات و مقام کی صورت اختیار کر جاتا ہے۔ روح میں ذکر مشاہدہ سے ہوتا ہے۔ مقام خفی میں ذکر مناطقہ اور تحیر فی الانوار کا رنگ اختیار کر جاتا ہے۔ مقام ذات میں ذکر کی مناعات فی المعاشقہ اور تحیر فی الانوار کا رنگ اختیار کر جاتا ہے۔ مقام ذات میں ذکر کی صورت فناء استغراق اور انغماس ہے۔ نفس کی صفات مضطرب ہوتی رہتی ہیں۔ پس صورت فناء استغراق اور انغماس ہے۔ اور اسی وجہ سے تغیر پذیر ہو جاتا ہے۔ جب انسان ذکر علی میں تکون پیدا ہو جاتا ہے۔ اور اسی وجہ سے خلاصی یا جاتا ہے۔ دل مظمی ہو جاتا ہے۔ وروساوس سے خلاصی یا جاتا ہے۔ دل مظمی ہو جاتا ہے۔ وروساوس سے خلاصی یا جاتا ہے۔ دل مظمی ہو جاتا ہے۔ جب انسان ذکر عبی کے جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے۔

أَلَا بِذِكرِ اللَّهِ تَطَمِّئَنِ القُلُوبِ (الرعد :28) (جامِح القِصَاكل و قامِح الروَاكل)

# بائیسویں فصل سویتے میں خواب دیکھنا

نیند میں انسان جووا قعات دیکھتاہے ان کی کو کی نہ کو کی تعبیر ہوتی ہے۔ جیسا کہ رب قدوس کاار شادیا ک ہے۔

لَقَدْ صِدَقَ اللَّهُ رَسِنُولُهُ الرُّؤُيَا بِالْحَقِّ (الْقِیَ :27)
"یقیناً الله تعالیٰ نے اپنے رسول کو سچاخواب دکھایا حق کے ساتھ "
اسی طرح حضور علیہ کا اربٹاد گرامی ہے۔

لم يبق من النبوة الا المبشرات لي من النبوة الا المبشرات لي من النبوة الا المبشرات لي من النبوة الا المبشرات التي من النبوت مين سي من النبوت من النبوت من النبوت من النبوت من النبوت من النبوت النبوت من النبوت من النبوت من النبوة الا المبشرات النبوة الا النبوة الا المبشرات النبوة الا النبوة الا المبشرات النبوة الا النبوة الا النبوة النبوة الا النبوة النبوة النبوة الا النبوة النبوة النبوة النبوة النبوة النبوة الا النبوة ال

یہ خواب انسان دیکھا ہے یا انہیں دکھائے جاتے ہیں۔ جیسا کہ قرآن

كريم ميں ہے۔

لَهُمُ الْبُشْئِرِي فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ (يُونِّس: 64)

"انہیں کے لیے بٹارت ہے د نیوی زندگی میں اور آخرت میں" بعض علماء کے نزدیک اس سے مراد سیچے خواب ہیں سے اپ

حضور علیہ کاار شادیاک ہے۔

الرُّقُ يَاالصَّالِحَةَ جُزْءٌ مِّرْ، سِتِّ وَاَرُبَعِينَ جُزْءٌ امِنَ النُّبُقَّةِ " - النُّبُقَّةِ " - النُّبُقَّةِ " - النُّبُقَّةِ " - النَّبُقَّةِ " - اللَّبُعَانِ عَالَمُ اللَّ

1+1

" سے خواب نبوت کے جھیالیں اجزاء میں ہے ایک جز ہیں" حضور علیہ کاار شاد گرامی ہے۔

مَنُ رَآنِىُ فِى الْمَنَامِ فَقَدُرَآنِى فِي الْيَقُظَةِ لِأَنَّ الشَّيُطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ بَىُ وَبِمَنُ تَبِعَنِى ۖ

النتائیطان ما یتمثل ہی وہمن کیجیں
"جس نے خواب میں میری زیارت کی تواس نے یقیناً بیداری
میں میری زیارت کی۔ کیونکہ شیطان میری مثالی صورت
میں طاہر نہیں ہو سکتا اور نہ ہی ان لوگوں کی مثالی صورت
میں جنہوں نے میری انباع کی"

لینی شریعت ، طریقت اور معرفت کے عمل کے نور سے میری فرمانبر داری کی اور حقیقت وبعیرت کی روشنی میں میری اتباع کرتے رہے۔ جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے۔

> اَدُعُوا اِلٰى اللَّهِ عَلَى بَصِيدُرَةٍ اَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِىُ (يُوسَف: 108)

> "میں توبلا تاہوں صرف اہلّٰہ کی طرف۔واضح دلیل پر ہوں میں اور (وہ بھی)جو میر کی پیروی کرتے ہیں" میں اور (وہ بھی)جو میر کی پیروی کرتے ہیں"

شیطان ان تمام انوار لطیفه کی مثالی صورت اختیار نهیس کر سکتا۔

صاحب "دمظھر" لکھتے ہیں: یہ چیز نبی کریم علیہ کے ساتھ مخصوص نہیں ہے۔ جو شیطان رحمت، لطف اور ہدایت کے کسی بھی مظھر کی مثالی شکل اختیار نہیں کر سکتا۔ مثلاً تمام انبیاء علیھم السلام اولیاء کرام، کعبۃ اللہ شریف، سورج، چاند سفیدبادل، قرآن کریم اوراس فتم کے دوسرے مظاہر رحمت واطف و ہدایت کیونکہ شیطان صفت قھر کا مظھر ہے۔ اس لیے وہ صرف ایسی صورت مثالی میں ظاہر ہو سکتا ہے جس پر گر اہ کا لفظ صادق آسکتا ہو۔ جو شخص مظھر ذات ہادی ہو شیطان بھلااس کی شکل وصورت کیسے اپنا سکتا ہے۔ ایک چیز اپنی ضد کی صورت میں ظاہر نہیں ہو سکتی کیونکہ اضداد کے در میان تنا فراور بعد ہو تا ہے اور

1+1

یہ اس لیے بھی ہے کہ حق اور باطل کے در میان فرق قائم رہے۔ جیسا کہ رب قدوس کاار شادگرامی ہے۔

كَذَالِكَ يَصِبُرِبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ (الرَّعَدَ : 17) "يول الله تعالى مثال بيان فرما تاب حق اورباطل كى"

ری بیات که وہ صفت رہویت کی مثالی صورت میں ظاہر بھی ہو سکتا
ہواور عوی رہویت بھی کر تاہے تواس کاجواب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ایک صفت
جلال کی ہے اور دوسری جمال کی۔ شیطان چو نکہ صفت قر کامظھر ہے اس لیے وہ صفت جلال کی مثالی صورت اپنا سکتا ہے۔ لیکن جب وہ رہوییت کی مثالی صورت اپنا سکتا ہے۔ لیکن جب وہ رہوییت کی مثالی صورت اپنا سکتا ہے۔ لیکن جب وہ رہوییت کی مثالی صورت میں بھی ایسا دعوی اپنا کے گا تو دعوی رہوییت نہیں کر سکے گابات ایسی صورت میں بھی ایسا وعوی کر سے گا کہ اس پر گر اہ کن کا اسم صادق آئے گا۔ جیسا کہ پہلے ذکر کیا جاچکا ہے۔ اور شیطان ایسے اسم کی مثالی صورت بھی نہیں اپنا سکتا جو جامع ہو اور اس میں اور شیطان ایسے اسم کی مثالی صورت بھی نہیں اپنا سکتا جو جامع ہو اور اس میں ہدایت کا معنی بھی پایا جاتا ہو۔ اس لیلے میں گفتگو طوالت کا باعث ہو گ۔ رب قدوس کا ارشاد علی بصدرة امنا و مین احبعدی مرشد کا مل کی طرف اشارہ میں باطنی بھیر ت کی طرح باطنی بھیر ت رکھتے ہوں گے۔ بھیر ت سے مراد میر کی باید ایک کی طرف اللہ کے جس کی طرف اللہ کریم کا بیدار شاد بھی اشارہ کرتا ہے۔ مراد والیت کا ملہ ہے جس کی طرف اللہ کریم کا بیدار شاد بھی اشارہ کرتا ہے۔

وَلِيًّا مُرُشِداً (التحصف: 17)

'.....مدد گار (اور) رہنما'' خواب کی دو قسمیں ہیں۔ آفاقی اور انفسی۔ پھران میں ہر ایک کی دوء دو

مسمين بين - المسمين بين - المسمين بين المسمين المسمين المسمين المسمين المسمين المسمين المسمين المسمين المسمين ا المنتسني المسمين المسم

یا تواخلاق حمیده (کی مثالی صورت نظر آئے) گی یا اخلاق ذمیمه کی۔ انساق حمیده مثلاً جنت اور اس کی نعمتیں حورو قصور ، غلاء اور سفید تورانی صحراء سورج ،

جاند، ستارے اور اس فتم کی دل ہے تعلق رکھنے والے اخلاق کی مثالی صور تیں رہی نفس مطیئنہ ہے تعلق رکھنےوالے اخلاق کی مثالیں صور تیں مثلاحیوانات اور پر ندول ہے تیار شدہ غذا تواس کے تعلق بھی انفسی خواب ہے ہے کیونکہ نفس مطمئنہ کو جنت میں اسی قشم کی خور اک دی جائے گی۔ جیسے بحری اور پڑندوں کا بھونا ہوا گوشت وغیرہ گائے بھی جنتی جانور ہے۔اسے جَنَت سے وَ نیامیں اس لیے بھیجا گیا کہ آدم علیہ السلام اس س زراعت سے متعلقہ کام سر انتجام دے سکیل۔اونٹ بھی جنتی ہے اور کعبہ ظاہر دباطن کی طرف سفر کرنے کے لیے بھیجا گیاہے۔

کھوڑا جنتی جانور ہے۔اللہ تعالیٰ نے اسے جہاد اصغر واکبر کا آلہ بنایا ہے۔ بیہ تمام چیزیں آخرت ہے تعلق رکھتی ہیں۔ حدیث مبار کہ ہے۔

"إن الغنم خلق من عسل الجنة والبقر من زعفرانها والأبل من نورها والخيل من ريحها هـ "بیٹک بحری جنت کے شہر ہے پیدا کی گئی ہے۔ گائے جنت کے زعفر ان ہے اونٹ جنتی نور ہے اور گھوڑا جنتی ہوا ہے'' ر ہی بات خچر کی۔ تو خچر بفس مطمئنہ کی ادنی صورت مثالی ہے۔ جو اسے

خواب میں دیکھے تو سمجھ جائے کہ خواب دیکھنے والا عبادت میں کو تاہی کر تاہے اور قیام و قعود میں بوجھ محسوس کرتا ہے۔ ایسے شخص کی عبادت بے کار ہے۔ توب ے تواس کی کوشش شمر بار ہوسکتی ہے ورنہ نہیں۔

وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُ جَزَاءً الْحُسَنَى (اللهف:88)

گدھا آدم علیہ السلام اور ان کی اولاد کی مصلحت کے لیے ہے۔ ہیر جنت کے بیخروں سے بیدا کیا گیا ہے۔ انسان کو اس سے خدمت کیکر دنیا میں آخرت کے لیے توشہ تیار کرناجا ہے۔

أكر كوئي مخض خواب ميں روح سے تعلق رکھنے والی چیزوں كو د سکھے مثلا ہے رکین نوجوان تو سمجھ کے کہ اس پر انوار خداوندی کی بچلی پڑر ہی ہے۔ وجہ لیہ ہے کہ اہل جنت تمام کے تمام اسی صورت میں ہول گے۔ جیسا کہ رسول

4+14

الله عليه كاار شاد كرامي ہے۔

اَهُلُ الْجَنَّةِ جُرُدٌ مُرُدُّ كُحُلٌ<sup>٢</sup>-

"اهِلْ جنت مُوجِيدُ الرَّهِي كے بغير ہول گے اور ان كى آئكھيں

سر مگیں ہوں گی''

حضور علیہ کا بیب اور ار شاد گر امی ہے۔

رَأَيُتُ رَبِّى بِصُورَتِ شَنَابٍ أَمُرَدٍ ۖ

"میں نے اپنے رب کو ایسے نوجوان کی صورت میں دیکھاجس

کی مسیں نہ بھنگی ہوں''

بعض تعبیر دهنده فرماتے ہیں کہ ایسے خواب کی تعبیریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس شخص کے آئینہ روح پر صفت ربوبیت کی بجلی فرمائی ہے۔اسے طفل معانی کا نام بھی دیتے ہیں۔ کیونکہ وہ جسم کی تربیت کرنے والا ہے۔ اور رب اور بندے کے در میان وسیلہ ہے حضر ت مولا علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: 'اگر میر امر بی نہ ہو تا تو میں اپنے رب کو نہ پہچانتا"۔اس مر بی سے مر او باطن کا مر بی ہے۔ اور باطنی مر بی کی تربیت ظاہری مر بی کی تلقین کے ذریعے ہوتی ہے۔ انبیاء اولیاء کے جسم بھی تربیت یافتہ ہوتے ہیں اور دل بھی جو لوگ ان کی تربیت یافتہ ہوتے ہیں اور دل بھی جو لوگ ان کی تربیت کرتے ہیں انہیں ایک دوسری روح نصیب ہوتی ہے جیسا کہ پہلے مذکور ہو چکا ہے۔ رب قدوس کا ارشادہے۔

يُلِقى الرُّورَحَ مِن أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشْنَاءُ مِن عِبَادِهِ (غَافْر: 15)

"نازل فرما تاہے وحی اینے فضل ہے اینے بندوں میں سے جس پر جاہتا ہے"

مرشد کی تلاش اس لیے ضروری ہے کہ اس کی تربیت میں رہ کرانسان ایس روح حاصل کر لیے جو دہل کو زندہ کر دے اور مرید اینے رہب کی معرفت

جاصل کرنے میں کام آپ ہو جائے۔ اس مسلد کو سمھنے کی کوشش تھیئے۔

امام غرالی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس تاویل کی بناء پر خواب میں اللہ تعالیٰ کا ایک خوصورت اخروی صورت میں دیدار جائز ^ ہے۔ کیونکہ خواب میں نظر آنے والی صورت ایک مثالی صورت ہے جے اللہ تعالیٰ نے دیکھنے والے کی استعداد اور مناسبت سے تخلیق فرمایا ہے۔ یہ صورت حقیقت ذاتیہ نہیں ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ صورت سے پاک ہے یاوہ بذاتہ دنیا میں دکھائی دے گا جس طرح نی کر یم علیہ کا دیدار ہے۔ اس قیاس کو بدیاد بنا کر یہ نظر یہ رکھنا جائز ہے کہ اللہ تعالیٰ دیکھنے والے کی استعداد اور مناسبت کے مطابق مخلف صور توں میں نظر تمانی کی استعداد اور مناسبت کے مطابق مخلف صور توں میں نظر اسکتا ہے۔ حقیقت محمد یہ کو بھی صرف وہی دیکھ سکتا ہے جو عمل ، علم ، حال اور بھیر ت میں ظاہر أباطنا آپ کا وارث کا مل ہونہ کہ صرف حال میں۔ اس قیاس کی بناء بر ہر ایک صفت اسی طرح کی تجلی ڈالتی ہے جس طرح موسیٰ علیہ السلام کے بناء بر ہر ایک صفت اسی طرح کی تجلی ڈالتی ہے جس طرح موسیٰ علیہ السلام کے لیے انگور کے در خت میں آگ کی صورت میں صفت خداوندی ظاہر ہوئی۔ جیسا کہ قر آن کر یم میں ہے۔

قَالَ لِاَهْلِهِ امْكُثُواۤ إِنِّى انسَتُ نَاراً لَّعَلِّى اتِيْكُمُ مِنْهَا بِقَبَشٍ ﴿ الْمُكُثُولَ آلِيْكُ أَتِيْكُمُ مِنْهَا بِقَبَشٍ ﴿ (طه:10)

"توائیے گھر والوں کو کہاتم (ذرایہاں) ٹھرو۔ میں نے آگ دیکھی ہے شاید میں لے آول تمہارے لیے اس سے کوئی حنگاری ....."

> اسی طرح صفت کلام سے بچلی فرمائی۔ادشاد فرمایا وَمَا تِلُكَ بَيَمِينُذِكَ يُمُوسِيٰ (طر:17)

"اور (نداآئی) میر آپ کے دائیں ہاتھ میں کیاہے اسے موسیٰ ؟"

یہ آگ دراصل نور تھا۔ لیکن اسے موکی علیہ السلام کے گمان اور طلب کے مطابق آگ کہا گیا ہے۔ در خت کو انسان سے ذرائی بھی نسبت نہیں۔ وکیا عجب کہ صفات خداوندی میں سے کوئی صفت حقیقت انسانی میں متجلی ہو جبکہ انسان نے صفات حیوانیہ سے دل کوپاک کر کے صفات انسانی ہے۔ متصف کر لیا

ہو۔ جیسا کہ بعض اولیاء پر صفاتی تجلی کا ظهرر ہوا مثلاً بایز پد بسطامی نے فرمایا سنُبُحَانِيُ مَا اَعُظَمُ شَنَانِيُ ﴿ جَنِيرِ نَے قَرَمَایا : لَيُسَ في جُبَّتِي سَوَى اللَّهِ <sup>ملے</sup>اور ایسی کئی دوسر ی مثالیں۔ اس مقام میں عجیب عجیب لطائف ہیں۔ جنہیں صوفیاء نے بیان کہ ہے۔ان لطا نف کی شرح بہت طویل ہے۔ پھر تربیت میں مناسبت ضروری ہے مبتدی کی پہلے کیل اللہ تعالی اور نج کریم علی ہے ساتھ کوئی مناسبت نہیں ہوتی اس لیے اس کے لیے ولی کی تربیبة میں رہنا ضروری ہے کیونکہ مبتدی اور ولی کے در میان ایک مناسبت ہوتی ہے كيونكه دونوں بشر ہيں۔اسى طرح حضور عليہ جب بقید حیات ظاہری تھے تو کھ غیر کی تربیت کی ضرورت نہیں تھی مگر جب عالم آخرت کی طرف منتقل ہو گئے یہ صفت تعلق منقطع ہو گئی اور آپ تجرد محض کے مقام پر پہنچے گئے۔اسی طرر جب اولیاء دار آخرت کور حلت فرما جائیں توان کی رہنمانی کسی کو مقصود تک خمیر پہنچا سکتی۔ اگر تو عقل مند ہے تواہے سمجھنے کی کوشش کر۔ اور اگر اہل فہم ۔ نہیں تو پھر الیی نورانی ریاضت کے ذریعے تربیت حاصل کر جو نفسانیت او ظلمانیت پر غالب آجائے کیونکہ فراست نورانیت سے حاصل ہوتی ہے نہ ک ظلمانیت ہے اور اس لیے کہ نور صرف اس جگہ سے آتا ہے جو قریب ہواور رو ش بھی ہو۔ بیں مبتدیٰ کی (صاحب مزارولی) کے ساتھ کو کی مناسبت نہیں ہے۔ ایک ولی جب تک اس د نیامیں ہے مبتدی کو اس سے ایک گونہ مناسب ہے کیونکہ اس کی دوجہتیں ہیں"تعلقیہ جسمانیہ"اور" تجرد بیرروحانیہ"کیونکہ وراثت کاملہ رکھتا ہے۔ پس اس روحانیت کی وجہ ہے ولی کو نبی کریم علیات کی مد مسلسل پہنچتی رہتی ہے اور وہ اس سے دوسر ہے لوگول کوروشناس کرا تار ہتا ہے اے سمجھیئے اس ہے آگے عمیق راز ہے جسے صرف اهل معرفت ہی سمج سکتے ہیں۔رب قدوس کاار شادہے۔

وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسنُولِهِ وَلِلْمُومِينِنَ (المنافقول:8)

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

"حالاتكه (سارى) عزت توصرف الله كے ليے اس كے

رسول کے لیے اور ایمان والوں کے لیے ہے"
باطن میں تربیت ارواح (کی صورت بیہ ہے کہ) روح جسمانی سب سے
پہلے جسم میں تربیت پاتی ہے۔ پھر روح روانی قلب میں تربیت حاصل کرتی ہے۔
اس کے بعد روح سلطانی جان میں تربیت پاتی ہے۔ پھر روح قدی ہے جو سر میں
تربیت حاصل کرتی ہے۔ یہ سر اللہ تعالی اور بندے کے در میان واسطہ ہے۔ یک
حق اور مخلوق کے در میان ترجمان ہے کیونکہ یہ اللہ کی محرم اور اس سے خاص

تعلق ر تھتی ہے۔

رہا خواب جو کہ اخلاق ذمیمہ سے تعلق رکھتا ہے یہ صفت امارہ کی مثالی صورت ہویالوامہ کی یا ملحمہ کی تو یہ در ندوں کی صورت میں سامنے آتی ہے۔ مثلا جیا، شیر، ریچے، بھیریا کیا اور خزیر۔ با یہ مثالی صورت دوسرے جانوروں کی صورت میں نظر آئے گی مثلا لومڑی، تیندوا، بلی، سانپ، پھو، بھر وغیرہ۔ یہ چیزیں خواب میں نظر آئیں تو سمجھ لیناچاہے کہ یہ صفت ذمیمہ کی مثالی صورت ہو ہا ہے۔ اس سے احر از ضروری ہے۔ لازم ہے کہ انسان روح کی راہ سے اسے ہٹائے۔ چینیا خود پیندی اور اللہ تعالی پر تکبر کرنے کی صفت کی مثالی صورت ہو چیتا خود پیندی اور اللہ تعالی پر تکبر کرنے کی صفت کی مثالی صورت ہو گا۔ شیر تکبر اور مخلوق خدا ہے اپنے آپ کو بواسیجھنے سے تعلق رکھتا ہے۔ ریجھ کا گا۔ شیر تکبر اور مخلوق خدا ہے اپنے آپ کو بواسیجھنے سے تعلق رکھتا ہے۔ ریجھ کا خزیر نے۔ کیند، حد اور شھوانی خواہشات کی مثالی صورت ہو گی۔ خزیر نے۔ کیند، حد اور شھوانی خواہشات کی مثالی صورت ہو گی۔ خرگوش نے دیا ہے۔ لومڑی بھی بھی انہیں صفات کو ظاہر کرتی ہے لیکن خرگوش زیادہ غفلت کی علامت ہے۔ انہیں صفات کو ظاہر کرتی ہے لیکن خرگوش زیادہ غفلت کی علامت ہے۔ انہیں صفات کو ظاہر کرتی ہے لیکن خرگوش زیادہ غفلت کی علامت ہے۔ انہیں صفات کو ظاہر کرتی ہے لیکن خرگوش زیادہ غفلت کی علامت ہے۔ انہیں صفات کو ظاہر کرتی ہے لیکن خرگوش زیادہ غفلت کی علامت ہے۔ انہیں صفات کو ظاہر کرتی ہے لیکن خرگوش زیادہ غفلت کی علامت ہے۔ انہیں صفات کو ظاہر کرتی ہے لیکن خرگوش زیادہ غفلت کی علامت ہے۔

Click

سانب: کالی، غیبت اور کذب جیسی صفات ایذاء کی علامت ہے۔ ال

ہلی ۔ یظل اور نفاق کو ظاہر کرتی ہے۔

1+1

دونوں میں مجھی حقیقی معنی بھی ہوتے ہیں جنہیں صرف اہل بھیرت سمجھ سکتے ہیں۔ پچھو: ۔عیب جو کی ،غیبت اور چغلی کی علامت ہے۔

کھڑ ۔۔ چھپ کر مخلوق کوائی زبان سے نکلیف دینے کو ظاہر کرتی ہے۔ سانب بھی عدادت ظاہری کو ظاہر کرتا ہے۔ جب سالک خواب میں دیکھے کہ وہ موذی چیز سے لڑرہاہے لیکن دیکھ لینے کے باوجود غلبہ نہیں پارہا تواسے

دیکھے کہ وہ موذی چیز سے لڑرہاہے میکن دیکھ لینے کے باوجود غلبہ ممیں پارہا تواسے عبادت اور ذکر میں مزید کو شش کرنی چاہیے۔ تاکہ وہ اس پر غالب آجائے اور اسے قتل کر دے۔ اگر سالک یہ دیکھے کہ وہ کسی موذی چیز پر غالب آگیاہے یااسے قتل کرنے میں کامیاب ہو گیا ہے تو سمجھ لے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کے تمام گنا ہوں کو معاف فرما دیاہے جس طرح اللہ تعالیٰ تائین کے حق میں ارشاد فرما تاہے۔

كُفَّرَ عَذُهُمُ سِنَيِّتَاتِهِمُ وَأَصِيْلَحَ بَالَهُمُ (مُحَدَ:2) "الله تعالى نے دور كر ديں ان سے ان كى بر ائياں اور سنوار ديا ان كے حالات كو"

اور آگر سالک میہ دیکھے کہ موذی چیز انسانی شکل میں تبدیل ہو گئے ہے تو میات کی نشانی سے بدل دیا ہے۔ اللہ تعالی نے اس کی برائیوں کو نیکیوں سے بدل دیا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالی توابین کے بارے فرما تا ہے۔

إِلَّا مَنُ تَابَ وَأَمَنَ وَعَمَلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيَةِ تَمِمُ حَسَنَت (الفرقال: 70)

"مُروه جس نے توبہ کی اور ایمان لے آیا اور نیک عمل کے توبہ وہ لوگ بیں بدل دے گا اللہ تعالی ان کی برائیوں کو نیکیوں ہے"

اس ماس می تو تو و دان برائیوں سے حقظ ادلیا گیا گراس کے بعد ال

پی اس مرحبہ تو وہ ان بر اسوں سے چھٹکار اپا گیا مگر اس کے بعد ان سے غافل نہ رہے کیونکہ جب نفس نافر مانی اور نسیان جیسی خباشوں سے تقویت حاصل کرلے گا تو وہ نفس مطمئنہ پر غلبہ پالے گا اور اس کے قالو میں نہیں رہے گا۔ اس لیے اللہ نعالی نے تکم دیا ہے کہ انسان جب تک دنیا ہیں ہے ایک ایک لحہ

Click

#### 1+9

منابی ہے اجتناب کرے

سرس اس طرح بھی ایدائی موسا ہے کہ نفس الرہ کذر کی صورت میں نظر آجاتا ہے۔ نفس لوامہ بہودی کی صورت مثالی میں اور نفس مطعمہ نصرانی کی صورت مثالی میں۔اسی طرح بھی بدید عتی کی صورت میں نظر آتا ہے۔

# حواشي

یہ ظاری کی روایت کردہ ایک حدیث کا نکڑا ہے (صحیح ظاری۔ کتاب التعمیر باب البر ات نمبر 6589) حضرت ابو هریرة سے روایت ہے۔ تتمہ حدیث یہ ہے "صحاب کرام علیهم الر ضوان نے بوجھا۔ مبشرات کیا ہیں؟ آپ علیقی نے فرمایا : سے خواب " و یکھے جامع الاصول۔ ان اثیر 526/2

(مؤطاامام مالک کتاب الرویا باب ماجاء فی الرویا - 958/2 و وی ندیر بن العوام رضی الله عدم مالک دکتاب الرویا باب ماجاء فی الرویا کے بارے روایت ہے کہ اس سے مراویچ عدم سے المبسری فی الحدیاۃ الدنیا کے بارے روایت ہے کہ اس سے مراویچ خواب ہیں جو ایک مسلمان و کھتا ہے یا اے و کھائے جاتے ہیں۔ جامع الاصول - ان انتیر 526/2

صیح مسلم کتاب الرئ نمبر 2265 این مسہر سے روایت ہے۔ دوسری حدیث نمبر 2265 حضرت این عمر رضی اللہ عنما سے روایت ہے سیاخواب نبوت کے ستر جزول میں سے ایک جز ہے۔ امام نووی (شرح صیح مسلم 321/15) فرماتے ہیں کہ بقول خطائی یہ حدیث خواب کے معاطے اور اس کی منزلت کی شخفیق کے بارے تاکید ہے۔ سیاخواب انبیاء کے لیے نبوت کا جز تو ہو سکتا ہے غیر کے لیے نہیں انبیاء علیم مااسلام کو جس طرح پر اری میں وحی ہوتی خواب میں بھی وحی کی جاتی تھی۔ بعض علماء کے نزدیک اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ سیاخوا ب نبوت کی موافقت میں آتا ہے کیونکہ نبوت کا یہ بقی جز ہے۔ واللہ اعلم۔

الم خاری اپنی صحیح میں کتاب التعبیر ،باب ، من رای النبی طابق فی المنام میں حضرت الدھر میں رضی اللہ عند سے روایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میں نے حضور طابق کو سے فرماتے ہیں کہ میں نے حضور طابق کو سے فرماتے ہیں کہ میں الم حضور طابق کو سے فرماتے سنا: "جس نے مجھے خواب میں دیکھا وہ ضرور مجھے بیداری میں ویکھے گا۔ شیطان میری صورت میں ظاہر نہیں ہو سکتا" دیکھے جامع الاصول از ان

ا ٹیرن 528/2 ام نودی شرح صح مسلم 150 موسل فرماتے ہیں کہ اس بارے کی اقوال ہیں۔ پہلا قولی ہیہ ہے کہ اس سے مراد حضور علیقہ کے ہم عفر لوگ ہیں۔ مقصدیہ ہوگا کہ جس نے خواب ہیں میری زیادت کی اور ابھی تک اس نے ہجرت نہیں کی۔ اللہ تعالیٰ اسے ہجرت کی تو فیق شخے گاور وہ بیداری ہیں آکر میری زیادت کا شرف ماصل کرے گا۔ دوسر اقول ہیہ کہ جو شخص زیادت رسول سے خواب ہیں مشرف ہو گا بیداری ہیں آخرت کے دن اس خوب کی تصدیق سامنے آجائے گی کیونکہ آخرت ہیں تو آپ کی ساری امت آپ کا دیدار کرے گا آگر چہ اس دنیا ہیں محروم ہی ارہے ہول کے تیرا تول ہیہ کہ آخرت میں اسے خاص دیدار نصیب ہوگا۔ اسے حضور علیقے کا قرب نصیب ہوگا اور آپ علی ایس والنداعلم

۵- پیر حدیث جمیس شیس ملی

٢ - الجامع الصحيح للتريزي كمّاب صفة الجنة - باب ماجاء في صفة شباب اهل الجنة نمبر حديث

2535 جامع الاصول از ائن اثير - ب528/10

ے اس کی تخریج پہلی ہو چک ہے۔

میں تیری آواز سنناجا ہتا ہوں۔

9 - \_ - این تنمیه (مجموع الفتاوی ج 10/337) لکھتے ہیں ".....وجہ رہے کہ ایسا شخص پوری کا کات کو وہ کی سمجھ بیٹھتا ہے جو جلوہ اس کے ول میں ہے اس لیے وہ الی باتیں کریہ جاتا ہے ۔ کو نکہ جب بخلی حق پر تی ہے تو وہ اپنی گفتگو سننے ہے قاصر ہو تا ہے ....الی حالت ہے۔ کیو نکہ جب بخلی حق پر تی ہے تو وہ اپنی گفتگو سننے سے قاصر ہو تا ہے ....الی حالت فناء میں مجھی تو وہ کہتا ہے انا المحق۔ مجھی کہتا ہے سجانی اور مجھی کہتا ہے مافی الجبة الماللة۔

111

جبوہ اینے شہودے فنا ﴿ جاتا ہے اور اپنے موجود کی وجہ سے خود اپنے وجود سے غاقل تھے تاہے۔اس کے دل میں مذکور و معروف ہو تاہے اور اپنے ذکر اور عرفال کی اسے قطعاخر نهيس بتى بياكه أيك واقع بيان كياجا تاب كسى عاشق كالمحبوب درياميس غوطه زن ہوا تواس نے بھی چھلانگ لگادی۔ محبوب نے پوچا تو میرے پیچھے یانی میں کیوں كود پراتووه كہنے لگاميں تيرى وجہ سے اپنے آپ سے غيب ہو چكا ہول۔ ميں نے گمان كيا کہ شاید تیراوجود میراوجود ہے۔ڈاکٹر عبدالکریم یافی ان اقوال کے بارے کہتے ہیں کہ سے ا قوال بعض صوفیاء کی طرف منسوب ہیں اگریہ نسبت صحیح ہے تو بھی سے شطحیات کی قبیل ہے ہیں امام غزالی الاحیاء میں شطحیات صوفیہ کے بارے لکھتے ہیں ایسے اقوال حالمۃ سکر میں صادر ہوتے ہیں نہ کہ حالت صحو میں۔ بہر حال تاویلات کا میدان بہت وسیعے ہے اس مقام کا بیان جس پر صوفی کی نظر ہوتی ہے وہ حالت صحو میں۔امام عثار کی رحمۃ اللہ عليه اين سيح مين كتاب الرفاق باب التواضع حديث نمبر 6137 مين حضرت الوهريره ر ضی الله عنه ہے روایت کروہ ایک حدیث لکھتے ہیں رسول کریم علیاتی نے فرمایا الله تعالیٰ کاار شاد (حدیث قدس) ہے جس نے میرے ولی سے دستنی کی میری طرف سے اس کے خلاف اعلان جنگ ہے۔ فرضوں سے پڑھ کر کسی چیز سے میرا قرب حاصل نہیں کر سکتا۔ایک بندہ نوا فل کے ذریعے میرا قرب حاصل کر تاجا تاہے حتی کہ وہ میرا محبوب بن جاتا ہے۔اور جب میرامحبوب بنتا ہے تو میں اس کی قوت ساع بن جاتا ہو<sup>ل</sup> جس ہے وہ سنتا ہے۔اس کی بصارت بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے۔اس کے ہاتھ بن جا تا ہوں جس ہے وہ بکڑتا ہے اور اس کے پاؤل بن جاتا ہوں جس ہے وہ چلتا ہے۔اگر وہ مجھے ہائے تو ویتا ہوں۔ پناہ طلب کرے تو ضرور پناہ میں لے لیتا ہوں۔ مجھے کسی چیز کے کرنے ہے ترود نہیں ہو تا جتنامؤ من کے نفس سے ترود ہو تاہے۔وہ موت کو نا پند کرتا ہے اور میں اس کی اس ناپندیدگی کو ناپند کرتا ہول"اس حدیث ہے ہم پر ولی الله کامقام واضح ہوتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کی مشیت اس کی مشیت میں جلی کرتی ہے اور بندے کے عمل اللہ تعالیٰ کے ارادہ ہے صادر ہوتے ہیں جب ہم ہر قشم کی مخلوق کو الله تعالیٰ کی تجلیات کا مظهر مانتے ہیں تو پھرانسان کو کیوں نیمانیں جب کہ وہ خلیفۃ <sup>اللّٰ</sup>د ہے۔اس کا ہر قدم مشیت خداوندی ہے اٹھتا ہے۔وہ تقوی فناء اور عبادت وریاضت میں ایک بیند در جہ حاصل کر لیتا ہے۔ پس جب صوفی النی روشنی اینے یا کیزہ نفس میں یا تا

#### 717

ہے تووہ جھوم اٹھتاہے اور سر دھننے گئیا ہے۔ اللہ کے ساتھ اس کی محبت ،وار فُلگی اور ناز اس کے بلند مقام کا بیند دیت ہے۔

قلمی و لوحی فی الوجود یمده
قلم الاله ولوحه المحفوظ
ویدی علی الله فی ملکوته
ماشنت اجری والرسوم حظوظ
مرے وجود کی لوح و قلم کواللہ تعالیٰ کا قلم اور لوح محفوظ چلارہاہ۔
میر اباتھ اللہ تعالیٰ کی پور کی بادشاہی پرہے۔ میں جوچاہتا ہوں کرتا ہوں۔
اس اعتبارے انسان کا نات میں تبدیلی کا آلہ ہوں۔ وہ محووا ثبات کی لوح ہے۔ اس کا ہم
ممل جے وہ اداکر تاہے مشکور ہویا محمود اللہ کی طرف لو ثاہے۔ شکر ہویا حمد، تنبیح ہویا تنزید
منام امور کی غایت حقیق اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔ غزالی علیہ الرحمة مشدکات الا نوار ص
منام امور کی غایت حقیق اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔ غزالی علیہ الرحمة مشدکات الا نوار ص
منام امور کی غایت حقیق اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔ غزالی علیہ الرحمة مشدکات الا نوار ص
منام امور کی غایت حقیق اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔ غزالی علیہ الرحمة مشدکات الا نوار ص
منات میں سکر میں عشاق کی ذبان سے صادر ہونے والے کلام کو چھیایا جاتا ہے میان میں کیا جاتا۔ جب یہ لوگ حالت سکر سے حالت صحوبیں آتے ہیں تو سمجھ جاتے ہیر کہ یہ استحاد حقیق نمیں بائے یہ حالت اتحاد کے مشابہ تھی۔ جیسا کی عاشق نے کہا ہے۔

اناهن اهوی وهن اهوی انا

نحن روحان حللنا بدنا

میں اپنامحبوب ہوں اور میر امحبوب میں ہے ہم دوروح یک قالب ہیں۔

اس مختری شرح کو ہم ان الفاظ پر ختم کرتے ہیں کہ ایسے الفاظ کا اعادہ صحیح سمیں۔ یہ

الفاظ اور عبادات عظمت انسانی کا پنہ دینے میں کار آ مہ ہیں۔ وہ انسان جو خاتی عزوجل کی عظمت عاصل کرتا ہے۔

تبيئيسوين فصل العل تضوف اهل تضوف

اهل تصوف کے بارہ فرقے ہیں۔ ان ہیں سے صرف ایک فرقہ اہل السنّت والجماعت ہے تعلق رکھتاہے۔ صرف اسی گروہ کے افعال اور اقوال شریعت اور طریقت کے موافق ہیں۔ ان میں سے پچھ لوگ تواہیے ہیں کہ بلا شریعت اور طریقت کے موافق ہیں۔ ان میں سے پچھ لوگ تواہیے ہیں کہ بلا حساب و کتاب جنت میں جائیں گے اور پچھ ایسے ہیں کہ جنہیں عذاب کے بعد جنت میں جانے کی اجازت ہو گی۔ اس گروہ کے علاوہ باتی گیارہ فرقے اہل بدعت کے ہیں۔ ان فرقوں کے نام یہ ہیں۔

عکوریہ :۔

ان کا نظریہ ہے کہ خوصورت عورت یا بے رکش بچے کو دیکھناحلال ہے۔ ایسے خوصورت چرہے میں حق کی صفت پائی جاتی ہے۔ یہ لوگ رقص و سرود کی محفلیں منعقد کرتے ہیں، تقبیل ومعانقہ کی تمنار کھتے ہیں۔اور بیرسب چیزیں کفر ہیں۔

حاليه : ـ

ان کے عقیدے میں رقص وسرود جائز ہے۔ کہتے ہیں کہ شخ پر ایک ابسی حالت بھی طاری ہوتی ہے جس کی تعبیر شریعت نہیں دے سکتی۔ بیہ نظریہ بدعت ہے اس میں حضور علیہ کی سنت کی موافقت نہیں ہے۔

717

اولياء بير:\_

یہ گروہ اس نظر ہے کا قائل ہے کہ اولیاء اللہ کیلئے شریعت کی پاہم ی ضروری نہیں کیونکہ وہ جب ولایت کے مرتبے کو پہنچ گئے تو شریعت کے مكلف نہیں رہے۔ ان کے نزویک ولی، نبی سے افضل ہے کیونکہ نبی علیہ الصلوۃ والسلام کو تہیں رہے۔ ان کے نزویک ولی، نبی سے افضل ہے کیونکہ نبی علیہ الصلوۃ والسلام کو جبریل امین کی وساطت سے علم ملالیکن ولی کا علم جبریل کے واسطے سے نہیں۔ یہ تاویل محض غلطی ہے۔ یہ گروہ اس نظر ہے کی وجہ سے ھلاک ہواایسا عقیدہ کفر ہے۔ تاویل محض غلطی ہے۔ یہ گروہ اس کی وجہ سے ھلاک ہواایسا عقیدہ کفر ہے۔ تمر اختیہ :۔

ہے گروہ کہتا ہے کہ صحبت قدیم ہے اسی لیے امرو نہی کی پابندی ضروری کی بیندی ضروری کی بیندی ضروری نہیں ہے۔ نہیں ہے نہر اخیہ گانے ہجانے اور دوسری مناہی کوشر عاحلال گردانتے ہیں۔ پہلے گھر سے عورت کی پنجی خاوند کے لیے حلال بتاتے ہیں۔ بیہ لوگ کا فرہیں اور الن کا قتل مباح ہے۔

طبيه :\_

ان کے نظریے کے مطابق جب انسان اللہ کے ہال درجہ محبت تک پہنچ جاتا ہے تو اس سے شریعت کی ساری پابندیال اٹھ جاتی ہیں۔ یہ لوگ ایک دوسرے سے جسم کے مخصوص حصے (شرمگاہ) نہیں چھپاتے۔

حوزیہ :۔

ان کے نظریات فرقہ حالیہ سے ملتے جلتے ہیں۔جب بیہ لوگ وجد وحال سے افاقہ حاصل کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے حور سے مباشرت کی ہے۔افاقہ کے بعد عنسل کرتے ہیں۔ بیہ گروہ پر لے در ہے کا جھوٹا ہے اور اسی جھوٹ کی وجہ سے ذلیل وخوار ہیں۔

لباحيہ :۔

ا بیہ امر بالمعروف کے قائل نہیں۔ حرام کو حلال سیجھتے ہیں اور عور تول

110

ے (بلاقیر) اکٹھے ہونا طلال بتاتے ہیں۔

متكاسله: ـ

سات سات کے قائل نہیں۔ گھر جاکر مانگتے ہیں۔ ان کا دعویٰ پیلوگ کسب کے قائل نہیں۔ گھر گھر جاکر مانگتے ہیں۔ ان کا دعویٰ ہے کہ ہم نے دنیازک کر دی ہے۔ اسی نظر بے کی وجہ سے ذلیل وخوار ہیں۔

متحاهله .\_

۔ پہلوگ فاسقوں جیسالباس پہنتے ہیں۔اور دعویٰ کرتے ہیں کہ وہ بباطن سیلے اور دعویٰ کرتے ہیں کہ وہ بباطن اللہ تعالیٰ کا اللہ تعالیٰ کا اللہ تعالیٰ کا اللہ تعالیٰ کا اللہ والے ہیں۔ بیہ بھی اسی عقیدہ کی وجہ سے هلاک ہو گئے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے۔

وَلَا تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ..... وَلَا تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ..... (هور:113)

"اور مت جھکوان کی طرف جنہوں نے ظلم کیاورنہ جھوئے گئتہیں بھی آگ"

وقفيه :ـ

"

ان کے خیالات میں کوئی شخص اللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل نہیں کر
سکتا۔ان لوگوں نے طلب معرفت کی راہ کو ترک کر دیا ہے اور بیران کے ھلاک
مونے کی وجہ ہے۔

ھامىر:-

یہ علم کے قائل نہیں۔ تدریس سے روکتے ہیں اور حکماء کی پیروی کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک قرآن ہیں۔ اسی کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک قرآن ہیں۔ اسی کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک نہیں لگاتے۔ این پچوں کو بھی اشعار کی تعلیم دیتے ہیں۔ لیے وہ قرآن کو ہاتھ تک نہیں لگاتے۔ این پچوں کو بھی اشعار کی تعلیم دیتے ہیں۔ ان کے عقیدے میں کوئی ور دو ظیفہ جائز نہیں۔ اسی اعتقاد نے انہیں ھلاکت میں ان کے عقیدے میں کوئی ور دو ظیفہ جائز نہیں۔ اسی اعتقاد نے انہیں ھلاکت میں

414

وال دیا ہے۔ ان باطل نظریات کے باوجو دائے آپ کو اھل السنت بتاتے ہیں۔

ہیہ تمام فرقے اہل سنت سے کوئی تعلق نہیں رکھتے۔ کیونکہ اھل السنت و الجماعة کا توبہ عقیدہ ہے کہ صحابہ کرام نے نبی کریم علی کی صحبت ہے عشق کا جذبہ حاصل کیا۔ پھر یہ جذبہ حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کے بعد مختلف مشاک کیا۔ پھر یہ جذبہ حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کے بعد مختلف مشاک تک پہنچا۔ الن سے کئی سلیلے رو پزیر ہوئے حتی کہ وہ جذبہ ماند پڑگیا گی اصل راہ سے ہٹ گئے اور صرف رسوم بلا معنی کی تقلید کرنے گئے پھر انہیں فالم کی رسوم کے حامل مشائ کئی فرقوں میں ہٹ گئے۔ سنت کو چھوڑ کربد عت کی راہ اپنالی۔ کوئی قلید کوئی او ھمی کہلائے تو کوئی کئی اور نام راہ اپنالی۔ کوئی قلید کوئی او گئی کی اور نام موجودہ دور میں اہل فقر وار شاد بہت ہی قلیل ہیں۔ اہل حق کی دو نشانیاں ہیں۔ موجودہ دور میں اہل فقر وار شاد بہت ہی قلیل ہیں۔ اہل حق کی دو نشانیاں ہیں۔ ایک نشانی ظاہری ہے اور دو سریباطنی۔

ظاہری نشانی :\_

ظاہریعلامت توبہ ہے کہ وہ شریعت کے اوامر ونواہی کی پابندی کرنے ہیں۔ باطنی علامت :۔

جبکہ باطنی علامت ہے کہ ان کاسلوک مشاہدہ بھیرت پر ہے اور ان کو دکھے کر اسوہ حسنہ کی تصویر آنکھول میں پھر جاتی ہے۔ یہ لوگ اللہ تعالی اور نبی کریم بھیلیا کی روحانیت کے در میان واسطہ ہیں۔اور اپنی جگہ جسمانیت کے لیے بھی واسطہ ہیں۔ اور اپنی جگہ جسمانیت کے لیے بھی واسطہ ہیں۔ شیطان ان لوگول کی مثالی صورت اختیار نہیں کر سکتا۔ کیونکہ یہ لوگ اللہ تعالیٰ کی راہ دکھانے والے ہوتے ہیں اور اپنے مریدول کے لیے راہ حقیقت کا اللہ تعالیٰ کی راہ دکھانے والے ہوتے ہیں اور اپنے مریدول کے لیے راہ حقیقت کا نشان منز لت ہوتے ہیں۔ یہ لوگ اندھی تقلید کے قائل نہیں ہوتے۔ ان کی اور بھی بہت کی علامات ہیں جنہیں صرف چند لوگ ہی سمجھ سکتے ہیں۔

# چوہیسویں فصل

## حالت نزع

سالک کو فطانت اور بھیرت سے کام لینا چاہیے۔ وہ دیکھے کہ اس کے اعمال کا انجام کیا ہوگا۔ اور اس کے بدلے اس کے ہاتھ کیا آئے گا۔ اپنے احوال کے ظاہر پرنہ اترائے۔ اھل تصوف کا اتفاق ہے کہ سالک احوال کی تدبیر سے غافل ہوتا ہے جیسا کہ رب قدوس کا ارشادہ۔

فلا يأمن مكر الله الا القوم الخاسرون

(الاعرا**ف**:99)

" پس نہیں ہے خوف ہوتے اللہ کی خفیہ تدبیر ہے۔ سوائے اس قوم کے جو نقصان اٹھانے والی ہوتی ہے" اسی طرح حدیث قدسی میں ارشاد خداوندی ہے۔

يَامُحَمِّدُ بَشِيِّرِ المُنُنِيِيْنَ بَأَنَى غَفُورٌ وَأَنُدِرِ الصَّادِقِيْنَ بَأَنَىٰ غَيُّورُ لِ

"اے محمد! علیت گناہ گاروں کو میہ مزرہ سنادو کہ میں بہت بخشنے والا

ہواور بیحوں کو خبر دار سیجئے کہ میں بہت غیر تمند ہول۔

اولیاء کی کرامات اور احوال مکر اور استدراج سے غیر محفوظ نہیں ہیں۔ ہاں انبیاء علیھم الصلوٰۃ والسلام کے معجزات میں سیراندیشہ نہیں۔وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے استدراج سے محفوظ ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ سوء خاتمہ کا خوف سوء خاتمہ سے tps://ataunnabi.blogs

نجات کا سبب ہے کیونکہ اس طرح انسان بٹریت کے دھوکے ہے گئے جاتا ہے بشریت انسان کاراسته کا ٹتی ہے اور انسان کو شعور تک بھی نہیں ہو تا۔ صوفیاء فرماتے ہیں کہ صحت میں خوف کی کیفیت غالب ہواور مرض

میں رجاء کی کیفیت رسول اللہ علیہ ہے فرمایا :۔

لَوْوُزِنَ خُونُ الْمُؤُمِنِ وَرِجَاءُ مَ لَاستَوَيَا لَ "مؤمن کے خوف اور امید کا آگر موازنہ کیا جائے تو دونوں برابر ہوں گے"

\_ "بال حالت نزع میں مؤمن کو جاہیے کہ اللہ کے فضل و کرم پر زیادہ امیدر کھے "کیونکہ نبی کریم علیہ کاار شاد گرام ہے۔

لَّايَمُو تُنَّ أَحَدُكُمْ إِلَّا وَهُوَ يُحُسِنُ الظَّنَّ بِاللَّهِ ﴿ لَا يَمُو يُحُسِنُ الظَّنَّ بِاللَّهِ ﴿ "تم میں ہے جب کسی کو موت آئے تو ضروری ہے کہ اللہ کے متعلق حسن طن رکھتا ہو"

یعنی وہ سویے کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت اس کے غضب سے مہل کرنے والی ہے اور اس کی رحمت اور استعانت کی وسعت کی کوئی حد نہیں ہے۔ وہ سب رحم كرنے والوں سے زياد ہ رحم كرنے والا ہے۔اس كے قھر سے اس كے لطف كى طرف . بھاگے۔اس سے اس کی طزف دوڑے۔عاجزی وانکساری کااظہار کرے۔ گناہوں پر شر مندہ ہو سر ایابندگی کااظہار کر رہاہواس کے دروازے پر اپنے گناہوں کااعتراف كرے\_اور يقين رکھے كہ اس كى الطاف بے ياياں اور رحمت تمام اس كے گناہوں كو ڈھانپ لے گی۔وہ بہت کرم فرمانے والارحم کرنے والا ہے۔اس کے دروازے سے كوئى خالى ہاتھ واپس تہيں آتا۔ وہ داتا ہے۔ سب پر كرم كرنے والا ہے۔

اے اللہ۔اے کم کردہ راہوں کا ہادی۔اے گناہ گاروں پر رحم فرمانے والا۔ تیرے علم کی کوئی انتاء تہیں۔ زبان اسے بیان کرنے سے عاجز ہے۔ تیرا كرم سوال كامختاج تهيس\_ا\_ مير \_ الله سيد الرسل پر رحمتين نازل فرما-ان كى ال براوران کے تمام صحابہ کرام پر نظر کرم فرما۔اے رب العالمین!

# حواثثي

یہ حدیث ہمیں شیں ملی

اسے امام سیوطی رحمة الله علیه نے "الدرر" ص349 پر حضرت عبدالله بن عمر ہے۔ حضرت احمد بن حنبل نے "زوائد الزهد" میں حضرت ثابت البنانی ہے روایت کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ میہ حدیث کے صورت مرفوع نہیں ہے۔ حضرت امام احمد نے "الزهد"ص293 ير بھى اسے مطرف سے نقل كيا ہے۔ اور اس كے معنى كو سيمج قرار ديا ہے۔امام قشیری رسالہ میں ص106 پر نقل کرتے ہیں کہ حضرت ابو علی الدوذباری کا ارشادہے خوف اور رجاء پر ندے کے دوپرول کی مانند ہیں۔ جب دونول برایر ہول تو یر نداسیدهااڑے گااور اس کی اڑان مکمل ہو گے۔ایک بھی ٹوٹ گیا تو نقص واقع ہوا۔ د نوں ٹوٹ جائیں تو پر ندہ قریب المرگ ہوجا تا ہے۔ یہ قی کی مطرف سے روایت کر دہ حدیث اس کی شاهد ہے۔ فرماتے ہیں "اگر مؤمن کے خوف در جاء کا موازنہ کیا جائے تو ا يك بال برابر بهي فرق ظاهرِنه هو "ديكھيئے شرح عين العلم وزين الحلم ج247/2-273 سجيح مسلم كماب الجنة ومدغة تعيمها واهلها بباب الامر بحسن الظن باللد تعالى عندالموت نمبر حديث2877 سنن او داؤد - كمّاب البخائز - باب مايستخب من حسن الظن بالله عند الموت حديث نمبر3113\_ مندامام احمدج293/3 عن جابرين عبدالله- جامع الاصول از این اخیرج11/693-امام نووی شرح صحیح مسلم ج209/17 پر لکھتے ہیں کہ علماء اس ے کا معنی بیان کرتے ہیں کہ ریہ ناامیدی ہے ڈرانا ہے۔ اور خاتمہ کے وقت رجاء کی

